La part indomptée :
Les masques d’homme-fauve des Luba

Julien VOLPER
MRAC Tetrvuren



11 existe un type de masque assez connu du public mais dont I’étude ne
fut jamais véritablement entreprise. Souvent appelés « masques lions » par les
spécialistes, ils sont a Popposé de I'idée généralement congue de lart luba.

Il n’est pas ici question de visages doux et féminins perdus dans de
lointaines, de si lointaines pensées oniriques. Ici les yeux sont ouverts, et ne
révent plus, n'ont peut-étre jamais révé. Les traits sont masculins autant
quanimaliers. Les muscles sont tendus, crispés par une dureté que peut
atteindre le fauve, mais aussi hélas, trop souvent, "THomme.

Ces masques sont peu nombreux dans les collections publiques et
privées, ils apparaissent comme une vision violente au milieu d’un art
«domestiqué » par son raffinement. Ils sont le mauvais réve, la part
perturbatrice d’une esthétique paisible communément acceptée.

1. Question d’aspect et de styles

Si 'on examine les ceuvres de cet article dans le détail, on se rend
compte que des différences formelles existent, et ce malgré des traits
communs comme le caractére apparemment féroce et la pilosité postiche. Au
sujet de cette dernicre, six d’entre eux (fig.1-4, et fig.9-10) la représentent a
'aide de poils d’animaux (peut-¢tre des poils de singe ou de chevre), et cing
autres (fig.5-8, et fig.11) usent de fibres et de poils. Les deux exemplaires
restants (fig.12-13) étant désormais glabres, il est difficile de savoir quels
furent les matériaux utilisés, bien qu’on puisse supposer que les créateurs de
ces masques firent usage de fibres et de poils comme pour celui de la fig.11,
qui leur est apparenté.

Pour ce qui est de I'essence, deux exemplaires furent analysés par R.
Dechamps (fig.4 et fig.10). Le bois s’avéra étre le méme pour les deux
masques : du ricinodendron . A Pexception du masque de la fig.3, pour lequel
Iessence est peut-étre différente, nous dirions que la majorité des masques
d’homme-fauve que nous avons pu voir de prés semblent réalisés en
ricinodendron. Cependant, il est d’autres détails d’ordre formel qui poussent a
véritablement distinguer ces masques entre eux, et a les classer en différentes
catégories a connotations plus stylistiques.

1.1. Les masques d’homme-fanve de la catégorie 1

Nous regroupons dans cette catégorie un ensemble de trois masques
(tig.1-3) qui se caractérisent par une bouche tres lippue, dont une présente un
philtrum (fig.2) qui se retrouve sur les pieces de la catégorie 3 (fig.9-10). Les
oreilles des trois exemplaires sont assez épaisses et en arc de cercle, ce qui
donne I'impression qu’elles sont décollées. Par ailleurs, le nez est identique et
il se caractérise par une aréte nasale marquée et des ailes trés fines. La
disposition chromatique est similaire. Ainsi, le blanc de kaolin se retrouve
principalement sur larriecre du crane et autour des yeux. Toutefols, cette
disposition existe aussi sur des masques des catégories 2 et 3 (fig.6 et fig.10
pour exemples)®.

"'Le ricinodendron est clairement privilégié par les Luba lors de la création de masques
car il est particulierement 1éger et facile a travailler.



Fig. 1. Collection privée. H. 31cm.
Archives photographiques du MRAC
(cliché non numéroté)

Fig. 2. Fig. 3. Collection du Linden
Collection C. H. Pirat. Museum de Stuttgart
H. 36em. Largeur : 29cm (N°inv. F. 53.355L).

H. 31em. Largeur : 20cm.

> L’exemplaire de la fig.3, est le seul des catégories 1 a 3 (qui se différencient
clairement de la quatrieme catégorie) a avoir pour couleur dominante le noir (qui, en
revanche, est une constante des masques de la quatriéme catégorie).



1.2. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 2

Les cinq masques de cette catégorie (fig.4-8) se distinguent surtout par
la forme de leur nez : tres large, épaté, et aux ailes colorées de blanc de kaolin
(exception faite de la fig. 8).

Fig. 4. Collection du MRAC Fig. 5. Collection privée.
(N°inv.EO.1957.8.1). Archives photographiques
H. 31,5cm. Largeur : 17cm. Poids : 610gts du MRAC (N°inv. AP.0.0.449006)

Ceux des fig.5 et fig.7 sont assez similaires. Ils possedent le méme type
de postiche en fibres et des sortes de longues nattes (plus achevées sur la
fig.7) qui semblent fixées a I'arriére du crane sur la face interne. L.e masque de
la fig.6 se rapproche aussi trés fortement de ces deux exemplaires.
Cependant, la forme du crane en « coiffe de cardinal » est ici trés particulicre.
Pour ce qui est de celui de la fig.4, le cas est assez original. On pourrait croire
dans un premier temps que ce masque, par la forme de ses oreilles et la
présence de la barbe postiche en poils, se rapproche de ceux de la catégorie 1.
Pourtant, la forme du nez épaté et les
pommettes peu rondes, se retrouvent sur les
exemplaires de la catégorie 2 et non sur ceux
de la catégorie 1 qui sont assez joufflus et ont
le nez fin. Si pour ces raisons nous avons
classé ce masque dans la catégorie 2, cela
montre aussi qu’il est extrémement difficile de
distinguer des catégories nettes au sein de cet
ensemble de masques ayant en commun de
nombreux éléments.

Fig. 6. Collection Schaedler (en 1985). H. 50cm.
Image extraite de Catalogue de vente, 1985, lot 69.




Trois des masques de la catégorie 2
sont d’un grand intérét (fig.5, fig.7 et fig.8),
car ils nous sont connus par des photos de
terrain réalisées par W. F. P. Burton
possiblement dans les années 1930. Le
premier cliché (fig.5) fut pris dans la
chefferie de Lubembei, prés de la mission
de Mwanza. Au dos de la photo originale
(NETTLETON, 1992, p.4) W. F. P. Burton
écrivit que ce masque aurait pu étre acheté
pour 30 francs mais que sa taille faisait qu’il
aurait couté bien plus en caisse et en
expédition’. Ce document est pourtant riche
d’enseignements.

Fig. 7. Archives photographiques du MRAC
(N°inv. EP.0.0.2491)

Bien que l'on ne voie pas le visage du porteur, le développement
musculaire filiforme pourrait laisser supposer qu’il s’agit d’un adolescent ou
d’un jeune adulte (entre 15 et 20 ans). Par ailleurs, la manicre dont le jeune
homme porte le masque est assez étrange car il semble le tenir par quelque
chose (un gorgerin ?) dissimulé sous les fibres. Ceci constitue un point de
détail important. En effet, il fut relevé que, bien souvent, les masques
d’homme-fauve ne présentaient aucun systeme de fixation pour les maintenir
véritablement sur la téte du porteur®. En revanche, ces masques recouvrent
bien le haut crane, les tempes, et les joues du porteur, et possedent
majoritairement un gorgerin trés ample. Si la calotte en bois permet de faire
tenir ces masques sur le crane, elle ne permet pas de faire de mouvements,
I’équilibre du masque ainsi posé étant tres incertain. Néanmoins, si le masque
est tenu par des mains fermes, il peut rester bien en place. Cela expliquerait
les nombreuses traces d’usure sur tout le pourtour de certains de ces masques
et particulicrement sur le gorgerin. Si rien n’exclut que les mains puissent
aussi saisir le pourtour du masque, le gorgerin semble pourtant le mieux

adapté.

> Nous savons qu'un collecteur anonyme ne s’est pas embarrassé de ces détails
pratiques, puisque ce masque figure maintenant dans une collection privée.

* Certains exemplaires nuancent cette observation qui ne se veut pas étre une régle
intransigeante. En effet, Pexemplaire de la fig.1 ne semble pas posséder cet
appendice, et celui de la fig.10, qui posseéde un gorgerin, arbore aussi quatre
perforations d’attache sur ses rebords. 1l est possible que ce dernier cas de figure se
rencontre aussi sur d’autres exemplaires comme celui de la fig.6 que nous ne
connaissons que par une photographie ayant un angle tres sélectif et esthétisant qui
empéche de voir ses rebords. Par ailleurs, bien que sur 'ensemble des masques luba
I'on puisse dire que ce gorgerin est caractéristique des masques d’homme-fauve, il
faut préciser qu’il existe un tres ancien masque d’aspect différent qui arbore cet
appendice. Cet exemplaire (voir NOOTER, 2002, fig.163), collecté par F.
Stuhlmann a Tabora a la fin de lannée 1890, est actuellement conservé a
I’Ethnologisches Museum de Berlin.



° ' Kabalo e ‘
Kabinda
Kongolo
< Ankoro e
% Ly,
2 Ug
TO
Ty
E Kabongo  Makwidi § Manono
3 ° . o
~ ] 3
= £ Lac
oyé Ngoy Mani
g /8’” . gy. Kalembe
Dse, Kisanga a
©  llunga / o Mwanza
Lac Kilubi Mwile L”berﬂbe' ) Lac Kabamba
S . Bunda eMalemba-Nkulu 8-
Kinkondja e
Lac Kisale
Lujima
S
. 9 Lac Upemba
Kamina > gl
® Kabondg Dianda
9‘1
i [ ac Kabwe
K|r.|da \’\\a\?‘bﬁ L b
%
S
N
~J
i
g
é "
. Likasi
o5 1°
24° ZAMBIE 25° 2%° (Jadotville) ., 28°

En effet, la barbe fournie dissimule I’artifice aux yeux du spectateur qui
ne peut voir ni le gorgerin, ni les mains le saisissant. A ce sujet, nous pensons
que le double gorgerin observable a la fig.4 constitue une variante utilitaire,
dans la mesure ou lespace entre les deux protubérances peut vraiment
permettre de saisir le masque a pleines mains, et favoriser une meilleure prise.

Un autre cliché (fig.7) fut pris (dans les années 1930’ ?) au village de
Kalembe de la chefferie de Ngoy Mani (territoire de Mwanza). S’il ne permet
pas de confirmer la question du port du masque, il semble cependant
renforcer prudemment lhypothese selon laquelle ces masques furent en
contact avec des adolescents ou des jeunes hommes’.

> Si Pon regarde les jambes et les mains de celui qui tient le masque, on se rend
compte de I'impression juvénile que dégagent les membres. Toutefois, il pourrait
aussi s’agir d’un jeune « boy» de Burton qui lui préta assistance pour réaliser la
photographie.



Fig. 8. Archives photographiques du MRAC
(N°inv.EP.0.0.2489)

Le dernier cliché (fig.8) est riche d’enseignements. Si 'on observe le
paysage et les jambes de la personne tenant le masque, on se rend compte
que la photographie fut prise au méme endroit et certainement au méme
moment que celle de la fig.7. Pourtant, ces deux masques du village de
Kalembe sont résolument différents. Pour aller plus loin, exemplaire de la
fig.8 ne se rapproche pas vraiment des autres masques du corpus. S’il partage
quelques caractéristiques générales des masques d’homme-fauve (forme des
oreilles, pilosité, dents pointues, gorgerin), il se distingue des autres
exemplaires par trois aspects majeurs : forme quadrangulaire de la bouche et
des yeux, nez trés conique et légérement évasé au niveau des narines. On a
Iimpression en le regardant de se retrouver devant un masque tanzanien
(zaramo, hehe ou bena par exemple) ou zambien (tonga) qui aurait été matiné
déléments propres aux masques d’homme-fauve. De fait, son
rapprochement avec la catégorie 2 est surtout lié a son lieu de collecte et a sa
taille imposante qui le rapproche du masque de la fig.7, pour le reste il
apparait véritablement comme difficilement classable.

1.3. Les masques d homme-fanve de la catégorie 3

Deux masques (fig.9-10) sont ici concernés. Il s’agit d’exemplaires se
rapprochant fortement des catégories précédentes, mais qui possedent des
caracteres formels spécifiques empéchant de les classer ouvertement dans les
catégories 1 ou 2.

L’exemplaire de la fig.9 est peut-étre le plus étrangement congu. En
effet, il s’agit d’'un masque semi-heaume pourvu de deux courtes jambes
encadrant le visage. La fonction de ces membres est peut-étre analogue a
celle des gorgerins des autres exemplaires : proposer une saisie pour les mains
du porteur. Par ailleurs, ce masque n’arbore pas vraiment la couleur rouge si
caractéristique. Cependant, cette particularité est peut-étre le résultat d’un
«nettoyage » subi en Europe. Il est possible de rapprocher ce masque



d’autres pieces du corpus, dans la mesure ou il présente le méme type
d’oreille que les masques de la catégorie 1 et qu'un masque de la catégorie 2
(fig.4). La bouche avec la « langue »° sortant comme celle d’un fauve haletant
et la démarcation du philtrum se retrouvent sur le second masque de la
présente catégorie (fig.10). Le nez aux ailes fines pourrait rappeler celui que
I'on observe sur les masques de la catégorie 1, mais l'aréte nasale est ici
beaucoup moins saillante, plus épaisse. D’apres une indication invérifiable
(BAMERT, 1980, p.260), la picce de la fig.9 proviendrait de la chefferie de
Ngoy Mani (territoire de Mwanza).

Fig. 9. Collection Verheylen-Weghen (en 1971).
Image extraite de BAMERT, 1980, p. 267.
H. 30,5cm. Largeur : 29,8cm

Lots de nos recherches au MRAC durant ’année 2006, nous avions
découvert dans les archives que le masque de la fig.10 fut acheté par A.
Maesen a la foire du colon de Kamina pour 300 frs au début des années
1950. II constitue certainement l'ccuvre du corpus pour laquelle nous
disposons des informations les plus completes. Ce masque se différencie
clairement des autres au niveau du traitement de sa coiffure. Il est en effet le
seul a avoir une véritable crinicre de poils implantée sur le sommet du crane.
Par ailleurs, la partie blanche de la calotte cranienne est décorée de motifs en
triangles isocéles affrontés semblables aux triangles du diademe nkaka que
portent les membres de certaines confréries comme celle du bumbudye ou du
bulumbn. En fait, il est fort possible que la criniere ne soit rien d’autre que la
touffe de poils qui se rattache souvent au diademe nkaka. Cette
représentation du diadéme ne se retrouve sur aucun autre exemplaire de
masques d’homme-fauve. Le type de nez est aussi particulier : son aspect tres
épaté le rapproche de celui des masques de la catégorie 2, mais les ailes sont
mieux dessinées, semblables en cela aux masques de la catégorie 1. En fait, si
les ailes du nez étaient un peu moins larges, le nez serait parfaitement

¢ Nous mettons le terme entre guillemets, car I'appendice en question se situe en
dessous des dents | D’un point de vue purement anatomique, il pourrait s’agir d’une
représentation hypertrophiée du frein labial.



identique a celui de la fig.9 de la catégorie 3 qui présente le méme cas
intermédiaire entre les catégories 1 et 2.

Pour le reste, la répartition des couleurs est semblable a celle que I'on
observe généralement pour ce type de masque (exception faite de la fig.3 et
des masques de la catégorie 4 : blanc autour des yeux’ et sur la calotte, rouge
pour le reste du visage.

Comme dit précédemment, la bouche se distingue par le marquage du
philtrum, et la présence sur la lévre inférieure de I'appendice que nous
appelons «langue » (comme sur P'exemplaire de la fig.9)®. Les oreilles sont
identiques a celles de la fig.9. Les pommettes sont assez rondes, moins que
celles que 'on observe sur les masques de la catégorie 1, et se rapprochent de
celles que 'on observe sur Pautre exemplaire de la catégorie 3.

D’apres A. Maesen, 'exemplaire de la fig.10 fut réalisé par un sculpteur
du nom de Ngoy Musinga habitant a Kalengula (non localisé), village de la
chefferie Ilunga Mwile. L’artiste utilisa le bois mukusu (nom vernaculaire du
ricinodendron) pour réaliser ce masque.

Il est possible, bien que les exemplaires ne soient pas rigoureusement
identiques que le masque de la fig.9
fut aussi réalisé par Ngoy Musinga qui
aurait  apporté  une  nouveauté
stylistique, le modelé de Torifice
buccal, qui n’existe pas sur les autres
modeles. Suivant cette idée on peut
aussi imaginer que les exemplaires
arborant isolément la «langue » et le
philtrum furent sculptés par ce méme
artiste ou par un de ses disciples (fig.2
et fig.7)

Fig. 10. Collection du MRAC
(N°inv.EO.1953.74.7535).

H. 42cm. Largeur : 25cm.

Le diademe nkaka qu’arborait initialement
le masque a maintenant presque disparu

Sl était avéré que le nom de Ngoy Musinga est bel et bien associé a ces
divers masques, la datation des photographies’ des fig.7 et fig.8, ainsi que le
moment de collecte de I'exemplaire de la fig.10, tendraient a prouver que
lartiste a oeuvré dans les années 1930 (début 1940 ?) jusqu’aux années 1950
en reprenant une tradition plastique peut-étre un peu plus ancienne. Les
localisations de collecte Ngoy Mani (fig.9) et Kalembe (fig.7 et fig.8),
différentes du lieu ou semble avoir vécu Ngoy Musinga (Kalengula), laissent
a penser que ce sculpteur, ou peut-étre un de ses disciples, a été amené a se

7 Sauf pour la fig.5 dont les marques blanches sont placées au dessus des yeux.

¥ On retrouve isolément ces éléments plastiques sur deux masques des catégories 1
et 2. D’exemplaire de la fig.2 présente un philtrum, et celui de la fig.7 arbore une
«langue ».

’ En ce qui concerne celui de la fig.8 (photographié au méme endroit et au méme
moment que celui de la fig.7). La fiche technique indique une date : 06 juin 1940.
Toutefois, ce a quoi elle fait référence n’est pas tres clair. Il pourrait s’agir aussi bien
du jour de la prise, que du jour de Denregistrement de la fiche au Musée de
Tervuren.



10

déplacer™. Si 'on considére que le masque récolté par A. Maesen fut acheté a
la foire du colon de Kamina, on peut aussi dire que cet artiste avait une
volonté de faire reconnaitre son travail par dela son secteur d’activité local.

1.4. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 4

Les fig.11-13 se situent un peu en marge du corpus précédemment
¢tudié. Bien que reprenant le concept de 'homme-fauve, ces masques
Pexpriment différemment. Tout d’abord, ils privilégient la couleur noire alors
que sur les autres masques, excepté celui de la fig.3, la couleur rouge domine.
Par ailleurs, ils se distinguent par la présence de « peintures faciales »
représentées par des incisions emplies de kaolin. Ces motifs, qui couvrent
enticrement le front des masques, se retrouvent aussi, parfois, sur les
pommettes (fig.11 et fig.12).

Les fig.11 et fig.13 relevent tres clairement de la méme conception
plastique. Le nez est fin et droit comme le mufle d’un félin ou d’un canidé, et
les ailes ont trés peu de relief. Les oreilles sont similaires et sont du type de
celles de la catégorie 1''. La bouche est
fine et affiche wune petite moue
« méprisante », les dents sont tres visibles,
taillées « férocement» en pointe. Les
pommettes ne sont pas du tout rebondies,
et le long gorgerin incurvé se démarque
clairement du visage plus étroit, a la
différence de ceux observables sur les
piecces des classements  précédents.
Concernant le port, on notera quils
possedent de nombreux trous de fixation,
allant d’une oreille a autre, sur le
pourtour supérieur.

Fig. 11. Collection privée. H. 52cm.
Image extraite de NEY'T, 1993b, p.162.

Cependant, il est difficile de savoir si ces orifices ont servi a fixer le
masque sur la téte du porteur, s’ils servirent a attacher la « crini¢re » de fibres,
ou ¢’ils eurent un double usage. La présence du grand gorgerin préhensible
nous ferait plutot penser que les perforations ont surtout servi a attacher la
« criniere ».

" La question de l'existence d’un disciple de Ngoy Musinga ou d’un autre atelier
contemporain de celui de Ngoy Musinga peut raisonnablement se poser si 'on
prend en considération les grandes différences existantes entre deux masques
relativement dissemblables mais photographiés en un méme lieu, en un méme
moment (fig.7 et fig.8).

" Les épaisses oreilles en arc de cercle sont les plus courantes sur les masques
d’homme-fauve. En effet, on les rencontre sur des exemplaires des quatre
catégories.



L’exemplaire de la fig.12, bien que relevant du méme concept
idéoplastique, est tres différent des deux autres. D’un point de vue des
peintures faciales, il se rapproche incontestablement de celui de la fig.11. En
effet, ces masques présentent des peintures sur les pommettes ayant le méme
motif en triangles isoceles striés et
accolés. Par ailleurs, le motif en
« éventail » au milieu du front se retrouve
sur les deux exemplaires. Pourtant les
similitudes s’arrétent 1a, car celui de la
fig.12 présente un type d’oreilles tres
particulier, qui n’existe sur aucun des
exemplaires de masques d’homme-fauve.
La bouche non percée pourvue de dents
non taillées est aussi tres atypique. En fait
ce masque a la dentition trés humaine et
dépourvu de sa parure semblerait
difficilement classable parmi les masques
d’homme-fauve si on ne le comparait pas
avec ceux des fig.11 et fig.13.

Fig.12. Collection M. L. Felix
(N°inv. FX 000476).

H. 41em. Largeur : 19cm.
Poids :400gts

L’orifice nasal triangulaire présente des ailes peintes et une aréte
parcourue d’un trait blanc. Si les ailes peintes de ce nez vaguement épaté,
rappellent celles des exemplaires de la catégorie 2, elles se démarquent en
revanche du type 1éonin des autres masques de la catégorie 4. Par ailleurs,
celui de la fig.12 ne présente aucun trou
de fixation pour les cils postiches (bien
qu’il en ait pour les sourcils), ce qui est
curieux. Enfin, il faut noter qu’il est
certainement le seul a posséder des
trous de fixation sur le gorgerin et sur
tout le pourtour du masque (leur usage
voulu est ici indiscutable). Ceci nous fait
dire que ce masque est certainement une
ceuvre assez récente et quelle est peut-
étre inspirée d’un autre exemplaire,
comme celui de la fig.11, tout en
comportant  certaines  innovations
plastiques et fonctionnelles.

Fig. 13. Collection du Africana Museum
de Johannesburg (N°4179).

Archives photographiques du MRAC
(cliché non numéroté).

Les masques de la catégorie 4 semblent donc véhiculer la méme
conception de ’homme-fauve et partagent des détails formels avec les autres
masques relevant de cette typologie : forme d’oreilles, localisation de la

11



12

pilosité factice, dents pointues, présence du large gorgerin. Cependant, nous
ne disposions d’aucune information permettant de les localiser. Le seul
élément éventuellement utilisable résiderait dans les peintures faciales.

En effet, ces dessins sont assez semblables, par les motifs et
Iemplacement choisis, avec ceux qu’arboraient par le passé (premiere moitié
du XXéme si¢cle) des membres du mwbuli de la région de Malemba Nkulu
(fig.14). Je ne connais pas de véritables équivalents picturaux dans d’autres
endroits du Katanga. Aussi, je pense quiil est possible que ces masques
proviennent de la région de Malemba Nkulu. Ces exemplaires se situeraient
donc plus au Sud que les autres masques d’homme-fauve pour lesquels nous
disposons de noms de localités.

Fig. 14. « Femme Munbuli — initiée »
photographiée dans la région de Nkulu (Malemba Nkulu).
Archives photographiques spiritaines de Paris
(N°inv. CSSP S. 104). Photographie non datée
(vraisemblablement 1% moitié du XXeéme siecle).

Ceci étant dit, il nous reste encore a évoquer une question qui concerne
tous les masques d’homme-fauve : d’ou vient le concept qui amena a réaliser
ces oeuvres ?

Ces masques aux traits ouvertement carnassiers et a la pilosité sauvage
et fournie n’ont pas de véritable équivalent en territoire congolais. S’il est
toujours possible d’imaginer, en marge d’une production artistique, un
ensemble de masques qui seraient le fruit de la créativité outranciere d’un ou



e plusieurs artistes, une investigation en territoire zambien m'a amené a
de plusieurs artistes, i tigati territoire zambi '

penser que lorigine de la représentation de ’homme-fauve n’était peut-étre
pas sortie d’un néant conceptuel.

2. Réflexion sur I’origine plastique

La fiche documentaire de la fig.13 apporte quelques annotations
intéressantes. 1l semblerait que la photographie de ce masque fut présentée a
Yeta III, roi des Lozi, qui le nomma nyachibande. 1e fait que le souverain Iait
identifié, laisse a dire que ces objets étaient connus par les Lozi (un
groupement du Nord-Ouest de la Zambie). Le probleme est que ce masque
est clairement de facture luba. Il est donc fort possible que les Lozi aient
connu des oeuvres analogues et que le roi ait donné ce nom apres une rapide
comparaison. Or, dans la province du Barotse (ou se trouvent les Lozi), il
existe des masques, connus sous le nom de sachihongo (fig.15), qui sont utilisés
par les groupes dits mbunda et old mbunda, ainsi que par certains de leurs
voisins (voir VRYDAGH, 1990).

Drapres V. W. Turner, les Mbunda sont des « lozisés », qui par le passé
parlaient un dialecte luba. Les masques dits sachihongo, dont le terme
nyachihande constitue peut-étre un barbarisme ou une variante dialectique, ont
une apparence voisine de celle des masques d’homme-fauve'? (TURNER,
1952, p.10). En effet, ils possedent des dents carnassieres, un front bombé, et
des pommettes trés rebondies sur certains modeles. Par ailleurs, le sillon
naso-génien est tres visible sur certains exemplaires tout comme il est
accentué sur certains masques d’homme-fauve (fig.2 et fig.3 par exemple).
Bien sur, des différences existent. Ainsi, les masques sachihongo affichent une
pilosité peu outrancicre qui se limite a
une barbe de fibres assez classique.
Quant au sommet du crane, il ne
présente pas de poils ou de fibres
mais bien un large éventail de plumes.
Enfin et surtout, les masques
sachihongo sont des masques faciaux
qui ne possedent pas de larges
gorgerins, et qui sont attachés au
visage du porteur.

Fig. 15. Masque sachihongo des Mbalango
(groupe affili¢ aux Old Mbunda)

Ancienne collection Epstein. H. 43 cm. Image
extraite de VRYDAGH, 1990, fig.8

La tradition des masques dits makisi (dont relevent les sachihongo) est
assez ancienne, et daterait du XVIleme siccle, bien avant les premicres
migrations au XIX¢éme siecle de ceux que I'on appelle les Old Mbunda (les
premiers mbunda a migrer qui se rapprocherent des Lozi). Ces makisi
auraient été apportés par les envahisseurs Iwena (VRYDAGH, 1990, p.49). Si

"2 11 faut toutefois relever que, d’aprés Vrydagh (1967), aucun masque makisi n’est
connu sous le nom de nyachibande. Ceci pourrait renforcer hypothése visant a dire
que cette dénomination serait bien un barbarisme fondé sur le mot sachibongo.

13



14

I'on considere laffinité formelle entre ces makisi et les masques d’homme-
fauve, et si 'on prend en compte 'ancienneté des premiers par rapport aux
seconds, on peut donc supposer que les masques d’homme-fauve constituent
une adaptation locale et récente du sachihongo. Si un apport mbunda est
envisageable, les raisons du déplacement du concept vers une région
relativement distante sont peu claires. Nous possédons néanmoins dans le
corpus un masque assez curieux apparu récemment sur le marché parisien
(tig.16). Ce masque, s’il se rapproche des masques d’homme-fauve par sa
disposition chromatique et son petit gorgerin, est d’un style pourtant
résolument différent. Ainsi, il ne présente pas la pilosité qui, avec les dents,
contribue fortement a donner un caractére «animal». Bien que se
rapprochant par le coloris de certains masques d’homme-fauve, il se distingue
de ce groupe par divers aspects. Ainsi, sa finesse d’oreilles et d’yeux, sa
bouche petite et pincée, ou encore son nez court et pointu, lui donnent un
aspect plus humain et, oserai-je dire, plus féminin. Par comparaison, nous
dirons que ce masque semble méler des éléments de masques d’homme-
fauve (colotis, taille imposante, absence de perforations d’attache), et d’autres
¢léments (oreilles, bouche, nez, yeux) plus proches de certains masques
féminins, comme le pwo, que T'on trouve chez les Tshokwe, et d’autres
groupes plus ou moins affiliés. Le nez pointu trouve quelques ressemblances
avec celui de certains masques d’un style lunda-luba. Sur ces quelques
suppositions, nous pensons que l'origine de ce masque est a rechercher dans
une région a ’Ouest du Lualaba, frontaliére du Sud Katanga et de la Zambie,
ou les divers éléments plastiques mentionnés auraient pu se méler. Un indice
indiquant un rapprochement avec le Nord-Ouest de la Zambie est possible
via I'inscription qui se trouve inscrite au crayon sur le menton du masque.
Elle peut se lire de deux manicres :

Fig. 16. Collection Privée / Anciennement Galetie Valluet.
H. 38cm. Largeur : 29cm. Poids : 1600gts

1) « Sultani of Ugnha »,
2) « Sullow of Ugnha ».



St « Sultani of Ugnha » (chef de 'Uguha) était retenu, on pourrait supposer que
I'objet a été collecté par un missionnaire anglophone (comme cela était le cas
pour W. F. P. Burton) qui ceuvrait dans la région des Lacs du Lualaba jusqu’a
Kinda au Sud (localisation géographique des missions évangéliques
anglophones du Katanga) en territoire katangais (Uguha). Le missionnaire
jugea peut-¢tre bon de relever le role ou le caractere du personnage
représenté par le masque. En revanche si « Sullow of Ugnba » était la véritable
phrase, le fait que le terme « su/low» n’existe pas mais quil puisse étre un
barbarisme de swallow (engloutir, avaler), pourrait indiquer que le nom a été
marqué phonétiquement par un non-anglophone, ayant eu 'information d’un
autochtone anglophone. Ce cas aurait pu se présenter avec un administrateur
belge ayant travaillé a la frontiere politique de la Zambie et de la RDC, par
exemple en territoire ndembu (sous-groupe lunda). On peut donc supposer
que le masque de la fig.16 constitue un cas de déplacement vers le Nord du
sachibongo, et que le concept du masque de 'homme-fauve a commencé a
prendre forme au Sud-Est de la RDC. Cependant, il est difficile d’expliquer
pourquoi les artistes luba des régions de Malemba Nkulu, de Mwanza ou de
Ilunga Mwile se rapprochérent du modele original sachibongo tout en
sublimant le caractére agressif et «sauvage». Une explication demeure
néanmoins plausible. La confrontation de différents univers plastiques et
artistiques en un lieu de grande mixité culturelle. Ce cas a pu se présenter
dans une cité comme Jadotville / Likasi (zone de Panda), ville miniere créée
de toutes picces dans laquelle des hommes d’horizons tres diversifiés (RDC,
Tanzanie, Zambie, Angola) furent réunis pour des raisons professionnelles.
De fait, il existe un cliché photographique réalisé en 1929 (tig.17) dans cette
région miniere de Panda (quelques kilometres au Sud de Likasi) qui montre
un enfant portant devant son visage un masque d’un type rappelant tres
clairement un  sachihongo (exception
faite des yeux peints). Considérant ce
document, on peut imaginer que des
travailleurs venus de Zambie n’ont
pas seulement amené leur savoir-faire
d’excavateur, mais aussi une idée de
masque quils communiquérent a
d’autres mineurs se trouvant dans la
région. Or, I'on sait que les mineurs
constituaient une véritable fratrie et
allaient meéme jusqu’a utiliser un
dialecte qui leur était propre. Il n’est
donc pas invraisemblable d’imaginer
aussi des échanges de concepts
plastiques et culturels.

Fig. 17. Archives photographiques du MRAC
(N°inv.EP.2007.4.1)

Ceci étant dit, il reste a évoquer un dernier type de masque qui pourrait
trouver sa place dans le concept que véhicule sachibongo et les masques
d’homme-fauve.

15



16

11 existe dans laire culturelle yaka et suku un type de masque répondant
au nom de kakungn (fig.18) Il arbore souvent les couleurs rouge et blanche, a
souvent des pommettes tres rebondies, et a
des dents pointues et apparentes. De plus
certains exemplaires ont des trous au niveau
des sourcils servant a fixer une pilosité
postiche. Ces points de ressemblance
formelle sont assez troublants, et il n’est pas
exclu que le déplacement du concept
plastique se soit effectué dans cette région
éloignée  de  I'Ouest congolais  par
lintermédiaire de groupes lunda qui
diffuserent de nombreux traits culturels
(comme le rituel de circoncision wukanda)
du Nord-Ouest de la Zambie et du Sud-Est
congolais en « envahissant » la zone yaka et
suku par le passé.

Fig. 18. Collection P. Dartevelle. H. 82cm.
Photographie extraite de BOURGEOIS, 1993, p.48

Il faut enfin relever un détail troublant concernant les masques yaka
utilisés durant les rituels de circoncision. Ceux-ci ont bien souvent une
poignée sous le menton sculpté que I'on saisit pour aider au maintien du
masque sur le visage (fig.19, troisitme masque en partant de la droite).
Lorsqu’il est tenu de cette maniére, la position du porteur est relativement
similaire a celle du jeune homme portant le masque de la fig.5.

Fig. 19. Danseurs et officiels yaka du #-gbanda (initiation masculine).
Photographie prise par Van Doorslaer (date inconnue).
Image extraite de BOURGEOIS, 1984, fig.113. La photo présentée ici est un détail
de Poriginal. Le cliché est publié en son entier dans 'ouvrage de Bourgeois.



3. Masques d’homme-fauve et circoncision

C’est S. Peeraer qui le premier mentionna la présence de masques lors
des cérémonies de circoncision chez les Luba-Samba (PEERAER, 1932).
Des renseignements complémentaires sont apportés par des auteurs comme
P. Petit (1993, pp.163-172) et T. Theeuws (1960, pp.138-144). Les masques
interviennent a plusieurs reprises durant la circoncision telle qu’elle est
pratiquée dans le mukanda®. Lots du kutwela (rituel d’entrée au mukanda) un
personnage nommé kinungu (1a hyene ou parfois le lion) affublé d’une peau
de serval, de colobe, voire parfois de lion ou de 1éopard (THEEUWS, 1960,
p.138), fait son apparition. Bien qu’ayant habituellement une peinture faciale
de terre rouge et blanche cernant les yeux, T. Theeuws précise qu’il peut
porter un masque, sans toutefois le décrire. Kimungu grondera, frappera pour
éloigner les femmes des futurs circoncis. A ce moment, un acolyte dénommé
le « preneur » (kavwidyi) saisira le premier enfant, profitant de la confusion
créée par kzmungn pour le trainer avec l'aide de ce dernier jusqu’au « lieu des
hyenes » (mu bimungn), situé a mi-chemin entre le village et la pleine brousse
ou aura lieu I'opération. Au mu bimungn on vérifiera si le prépuce de 'enfant
ne présente pas d’anomalies qui contrarieraient I’ablation (si ce n’est pas le
cas, Penfant sera circoncis en brousse dans le mafiwilo, le « lieu de la mort »). A
part le &imungn, 1 existe un deuxieme personnage masqué : le kafotoshi ou
katotosz, qui intervient a la fin de la retraite des circoncis.

Ce personnage, dont le costume' recouvre le corps et le visage et est
fabriqué par les gens du village selon P. Petit (1993, p.169) ou par les
circoncis selon T. Theeuws (1960, p.142), fait son apparition dans le village
ou il mendie petles et nourriture pour les circoncis. Respecté de tous et
appelé affectueusement grand-pére (wkambo), 1l est avant tout un mukisi
(esprit d’un illustre mort comme un chef ou un « magicien ») et en tant que
tel est craint, notamment par les femmes qui fuient ses coups de batonnets
de tambour (un dans chaque main) assénés généreusement. De retour au
camp, il effraye les enfants, crache sur eux (signe de bénédiction), les frappe
avec ses batons et retourne au village pour y mendier de nouveau. Une fois
ce dernier acte accompli, il enlévera son costume devant les nouveaux
circoncis. Ces derniers pourront I’endosser a tour de rdle en jurant de n’en
pas révéler le secret. Enfin, c’est le katotoshi qui, selon certaines sources,
confectionnera la biere pour la sortie des nouveaux hommes. D’apres nos
recherches personnelles, ce katotoshi ne possede pas un masque en bois, mais
plutot une cagoule de fibres tressées.

Voila donc ce qui peut étre dit des masques intervenant dans le
mukanda chez les Luba-Samba. Cette présence masquée est d’autant plus
intéressante qu’elle est inconnue des autres écoles de circoncision du pays
luba. En effet, dans le disao, qui se pratique au Centre Est du pays luba
(région de Malemba Nkulu, Ngoy Mani, Kinkondja,) les personnages
masqués semblent absents, bien que I'on retrouve le personnage de la hyene
(kimungu) et du lion (qui est le maitre circonciseur dans le disao, connu sous le

" Bien que des auteurs comme J. Sendwe (1954, pp.93-96) ne les mentionnent pas.

" Le costume déctit par T. Theeuws consiste en un grand justaucorps tressé en tiges
de musoko (liane dont le nom signifie testicule en raison de la forme de ses fruits), ce
qui renvoie a une idée de virilité et de sexualité active présente tout au long de la
réclusion. Se rajoute a ce vétement une « fraise » faite en fibres de dattier sauvage et
un pagne rouge tressé avec de 'écorce d’arbre.

17



18

nom de ntambo). On retrouve le nom du lion dans le mukanda qui pourrait
étre donné, selon T. Theeuws, au « preneur ». Il existe des analogies entre le
circonciseur du mukanda et du disao. Ainsi, les deux arborent une plume de
nduba (touraco) réservée d’habitude a une personne liée a la mort violente
(guertier homicide, chasseur de lion ou de léopard, découvreur d’un suicidé)
qui renforce ici 'idée d’un déces symbolique des circoncis.

Pourtant, certaines différences subsistent entre les deux personnages.
Dans le mukanda, le nongo (maitre circonciseur) est maquillé de terre rouge et
blanche. En revanche, dans le disao son costume est différent (PETIT, 1993,
p-173). A Makwidi, il a la face couverte de kaolin, et a Kabongo, il porte un
couvre-chef orné de petles” (le 7kaka).

Dans le Ayanzo des Luba orientaux (région des Luba-Hemba), les
masques sont 1a aussi absents (voir COLLE, 1913a, 273-278). Pour autant,
les principaux protagonistes que sont le nzambo (lion circonciseur, terme aussi
usité dans le disao) et « la hyéne » (qui méne les enfants au lion) sont présents.
Ainsi, si I'on retrouve dans les trois grandes écoles la présence de la hyene et
du lion, force est de constater, au regard des sources écrites, que seul le
mukanda fait intervenir des personnages masqués.

J. D. Studstill évoque une piste intéressante dans son ouvrage de 1984
et dans son travail universitaire de 1969. L’auteur y place le mukanda sous le
signe du despote Nkongolo.

Je wvais maintenant présenter les grandes lignes des relations
symboliques liant le souverain au mukanda. En premier lieu ce qui différencie
le plus Nkongolo, d’'un point de vue épidermique, de héros comme Mbidi
Kiluwe et de Kalala Ilunga, c’est la couleur rouge de sa peau en opposition a
celle sombre comme le buffle quont Mbidi Kiluwe et son fils
(WOMERSLEY, 1984, p.7). Plusieurs variantes de I’épopée luba attestent ce
fait. Selon certaines sources (Studstill, 1969, p.53), le pere de Nkongolo se
serait appelé Kimungwa Bukalanga, « la hyéne des Bukalanga »'%, et 'on peut
raisonnablement penser que son fils hérita des mémes caractéristiques. Dans
la version relatée en 1991 par un dignitaire de la ville de Kabongo (PETIT,
1996, p.352-3), c’est Mbidi Kiluwe lui-méme qui s’accoupla avec Seya (la
mere de Nkongolo) sous la forme dune hyene. De cette union naquit
Nkongolo qui, dans son enfance, ressemblait a cet animal avant de
s’humaniser progressivement. Il resta néanmoins rouge de peau. Enfin, nous
retrouvons chez H. Womersley (1984, p.1-2) une allusion a Nkongolo dont le
pere « muntu utyila wadi wa mahva» (un homme rouge ou clair de peau qui
devint une monstruosité) avait don de zoomorphisme et pouvait se
transformer en hyéne'’.

De ces récits deux choses ressortent : la relation de Nkongolo, ou de
son pere, a la hyene et a la couleur rouge.

" Ce couvre-chef perlé que I'on trouve au sein de certaines sociétés, comme celles
des mbudye dont nous reparlerons, constitue une information a ne pas négliger pour
I’étude iconographique des masques.

' Les Bukalanga étaient les « hommes 2 la peau rouge ». Cette caractéristique est le
signe chez les Luba d’un caractere agressif (STUDSTILL, 1969, p.53).

"7 Notons a ce sujet que 'un des dignitaires les plus importants chez les Luba, le
twite, était surnommé «la hyéne » et siégeait sur la peau de cet animal. L’un des
sobriquets de ce carnassier renvoyant au récit de H. Womersley étant « le pere du
chef », on ne peut que comprendre le lien qui unit le régent au #wife qui joue un role
important durant 'intronisation.



Or le mukanda chez les Luba-Samba est placé sous I'égide de ces deux
signes : «la hyéne » est le surnom du &iwungu, et I'endroit utilisé pour la
« visite médicale » précédant 'opération est le 7w bimungn (le lieu des hyenes).
La couleur rouge est omniprésente. Ainsi on retrouve a 'entrée du camp du
mikanda (mais aussi dans le disao et le kyanzo) deux poteaux généralement en
pterocarpus, un bois de couleur rougeatre, marquant la fronticre du camp
interdit aux femmes et aux non circoncis. Rouge aussi le sang jaillissant lors
de 'opération, tout comme est rouge la terre de la termitiere sur laquelle iront
s’asseoir les jeunes circoncis apres I'ablation, termitiére qui recueille dans un
trou fait de main d’homme le sang des circoncis dans le »# bankala (lieu des
mangoustes), animaux connus pour leur morsure hémorragique (PETIT,
1993, p.166). Mais par-dela ces référents évidents, d’autres symboles attestent
de la « présence » du despote Nkongolo. C’est tout d’abord la relation entre
le mukanda et la sécheresse. En effet, le rite se déroule toujours durant la
saison seche dont Nkongolo est le maitre (DE HEUSCH, 1972, pp.56-57).
De nombreux chants des meéres et des circoncis font référence a cette dureté
climatologique. Ainsi, durant l'opération, les meres, au loin, crient aux
opérateurs quils n’aiment pas leur enfant et qu’elles souffrent de la chaleur
solaire (PETIT, 1993, p.166). Nous pouvons aussi mentionner le chant
entonné lors de I'enlévement des circoncis : « Aftrapez-les vite, le soleil est trop
Jort ob, vous hyenes I» (GANSEMANS, 1978, p.89). Cest aussi 'importance
donnée a la termitiere du mu bankala qui renvoie a I’histoire de Nkongolo. La
tete de ce dernier, une fois séparée de son corps par Kalala Ilunga, fut avalée
par une termitiecre (DE HEUSCH, 1972, p.44).

Certaines sources mentionnent cette mégapole d’archipteres comme
étant le refuge d’un serpent légendaire lié a I'arc-en-ciel. Chez les Zela, le
python arc-en-ciel séjourne dans le méme lieu NOLLEVAUX, 1949). Chez
les Luba du Nord du Katanga, une vapeur noire en sort quelquefois (en fait
un vol compact de termites males) et n’est rien d’autre que I'exhalaison d’un
gros serpent rouge nommé Nkongolo qui fera I'arc-en-ciel (COLLE, 1913a,
pp.718-719). Ce lien éponyme qui unit le héros malheureux de I’épopée luba
a Pesprit ophidien s’explique en partie par la légende relatant que Nkongolo
fut « 'avatar » du génie arc-en-ciel, celui qui chasse la pluie, qui I'asseche
(VERHULPEN, 1936, p.92). A ce sujet, chez d’autres peuples du mukanda, 1a
référence 2 Nkongolo I'arc-en-ciel est trés accentuée'™.

Des auteurs comme J. D. Studstill, L. de Heusch, et P. Petit, virent dans
la circoncision une interprétation rituelle de la mort de Nkongolo (ablation
du prépuce en version symbolique de la décapitation), une réclusion soumise
au régne de la sécheresse et de la couleur rouge qui prendrait fin a 'annonce
du rituel de sortie quand les premicres pluies commenceraient a tomber.
Cest a ce moment crucial que J. D. Studstill souhaite voir intervenir le
représentant de Dastre nocturne lié a la pluie, le katotoshi, auquel se
rattacheraient les civilisateurs Kalala Ilunga et Mbidi Kiluwe.

Quoi qu’il en soit, il n’est pas faux de dire que la majeure partie du
mukanda se fait sous le signe de Nkongolo avant que les novices ne
reviennent progressivement dans le monde des hommes « civilisés ». Il reste

" Chez les Lwena, les jeunes circoncis chantent au début et a la fin de chaque
repas : « Nkongolo ['arc-en-ciel est parti, la pluie tombe, partons. » (DELILLE, 1930, p.857).
Chez les Yaka et les Suku, il existe un petit fagot dans le camp du nkanda (mukanda)
constitué d’autant de brindilles qu’il y a de circoncis. Ce charme est appelé kongolo ki
mukanda, « 'arc-en-ciel de la circoncision » (PLANCQUAERT, 1930, fig.18).

19



20

maintenant a savoir si les masques intervenant durant le £utwela ont emprunté
quelques traits iconographiques et formels au despote au teint rouge ou clair,
a ce fils de hyeéne, demi-hyene lui-méme.

C’est ici que peuvent intervenir nos masques d’homme-fauve. L’un des
rares auteurs a avoir fourni quelques « notes de terrain » utilisables est A.
Maesen (n.d., carnet N°55, p.21). Maesen ne collecta qu’une information
lacunaire sur exemplaire de la fig.10 qu’il désigne par le terme de Aifiwebe
(terme générique pour désigner le masque) : « kinderen te verschrifken » (pour
effrayer les enfants). Cet usage supposé est a considérer, car il existe bel et
bien dans d’autres cultures. Ainsi, il existe chez les Tonga de Zambie un type
de masque, connu sous le nom de hamankwamn, n’ayant pas d’autre fonction
que celle indiquée par sa dénomination («’objet qui effraye les enfants »).
Hamankwamn peut étre porté par toute personne, homme comme femme,
désirant terrifier les enfants agités (VRYDAGH, 1968, p.228). Or, sous
quelques aspects formels (massivité, forme des yeux et de la bouche), le
masque de la fig.8 pourrait se rapprocher de certains hamankwanmu. De plus,
on peut supposer que le concept d’'un masque profane, connu par de
nombreuses personnes, avait de grande chance de se diffuser lors de
déplacements de populations en un lieu industriel favorisant la mixité
culturelle (ce que nous avons déja évoqué pour la région de Jadotville /
Likasi).

Toutefois, 'exemplaire de la fig.8 ne semble pas avoir eu cette fonction
si Pon en croit sa fiche technique conservée au Musée de Tervuren. Par
ailleurs, les masques croquemitaines réalisés en bois, et atteignant un degré de
finition comparable a celui de la plupart des masques d’homme-fauve, n’ont
jamais été signalés chez les Luba.

On se demande alors si 'information recueillie par A. Maesen ne peut
étre rattachée au kzmmungn et au kavwidyi qui, par leur attitude et leur fonction
de « kidnappeurs », devaient grandement effrayer les enfants. Certains détails
sont ici particuliecrement importants. Ainsi, T. Theeuws mentionne que le
kimungn, lorsqu’il n’est pas masqué, a les yeux cernés de pigments rouges et
blancs (THEEUWS, 1960, p.138). Or, ce sont les deux couleurs dominantes
des « masques lions ».

Nous pouvons des lors évoquer la possibilité que les « masques lions »
de la littérature soient en fait des « masques d’homme-hyéne » symbolisant
Nkongolo, maitre incontesté de la premiere partie du mukanda. Si 'acte
violent de P'enléevement des novices, auquel se méle la peur provoquée par
Iinconnu, et la présence de personnages terrifiants et agressifs assimilés
(masqués ou non) a Nkongolo, renvoie franchement a la toute puissance de
son reégne”, lacte de la circoncision pourrait marquer la fin politique et
physique du despote. La circoncision proprement dite ne rejoue-t-elle pas de
maniere symbolique la fin du tyran décapité par son neveu ?

Ce paradoxe de civilisation se concrétisant par un acte sanglant est a la
fois présent dans le mythe (décollation de Nkongolo) et dans le wukanda

" Rappelons aussi que 'un des roles de &imungn est de chasser les meres ou tout du
moins de les séparer de leurs enfants. Or certaines variantes de la geste luba font
état de la cruauté de Nkongolo qui sépara un jour les trés jeunes enfants de leurs
génitrices pour voir lesquels d’entre eux seraient capables de retrouver leur mére. De
plus, Nkongolo se méfiait de I'influence des femmes (DE HEUSCH, 1972, p.24), et
I'on sait que &imungn rudoie parfois ces dernicres. Doit-on y voir un autre lien entre
le kimungn et Nkongolo ?



(circoncision). L’expression «s’étendre au soleil » désigne le fait d’étre
circoncis et renvoie pareillement la fin de Nkongolo capturé alors qu’il
profitait de la chaleur de l'astre diurne (STUDSTILL, 1969, p.61-62). Par
ailleurs, les circoncis regoivent, a la fin de 'opération, un repas fait d’'une
poule ou d’'un coq qui chantait (PETIT, 1993, p.166). Or, c’est ce méme
gallinacé adepte de vocalises que Mijibu conseille de placer au pied de 'arbre
dans lequel se cache Mbidi Kiluwe, le civilisateur. C’est au moment ou
I'animal dira son « bienvenu » que le héros daignera descendre et entrera de
plein pied dans le royaume de Nkongolo. Si le masque-cagoule £atotoshi de la
tin du mukanda peut hypothétiquement renvoyer au héros civilisateur Kalala
Tlunga®, il n’est pas impossible que les « masques d’homme-hyéne » soient
liés a Nkongolo et a la premiere partie du mukanda.

Cette hypothese pourrait étre renforcée par 'usage du masque kakungn
des Yaka et des Suku avec lequel jai comparé formellement les masques
d’homme-fauve.

A. P. Bourgeois révele dans un article certains aspects de ce masque. Lié
au nkanda (variante du mukanda), ce masque peut jouer un réle violent de
« preneur » (comme le duo &imungu et kavwidyi) lorsqu’il saisit le bras du futur
circoncis (BOURGEOIS, 1980, pp.42-46). 1l existe aussi certaines aptitudes
de kakungu qui font fortement penser a Nkongolo. Ainsi, kakungn est lié au
sang car il peut stopper ’hémorragie (comme la termitiere chez les Luba-
Samba qui se situe au «lieu des mangoustes »), d’autre part, il entretient un
rapport avec les questions touchant a la stérilité, qu’il peut d’ailleurs
provoquer. Or, la stérilité et la sécheresse sont des attributs de Nkongolo. A
plusieurs reprises dans la geste luba, le despote réalise des « trous de mort »
(celui dans lequel il enterre sa mere, la fosse hérissée de pointes mises en
place pour tuer Kalala), des orifices non fertiles (BURTON, 1961, pp.7-8).
Suivant cette idée, « le trou de Nkongolo » est une expression luba usitée
pour désigner une femme stérile.

Un autre trait curieux concernant le gakungn pourrait renvoyer encore
une fois a Nkongolo : la faculté d’éloigner les tempétes et d’amener la pluie
(bien qu’il ne soit pas le masque le plus puissant pour ce role). Le serpent arc-
en-ciel, auquel est rattaché Nkongolo, est lié a la pluie qu’il fait fuir ou venir
par sa présence ou son absence. Or, il y a un charme du nkanda, le kongolo ki
mukanda, qui renvoie directement a I'arc-en-ciel. 1l est possible que kakungn
soit une réminiscence de la figure de Nkongolo originaire des cultures de
IEst de la RDC. Cependant, kakungu n’est pas a proprement parler
anthropo-zoomorphe comme peut létre «le masque d’homme-hyene ».
L’importance accordée a la part animale sur ce dernier n’est pas a chercher
intégralement dans lhistoire de Nkongolo (seules quelques versions du
mythe relatent le lien de Nkongolo avec la hyene) et serait peut-étre en
rapport avec une société d’origine lunda : le mungonge DE HEUSCH, 1972,
pp.230-234).

Cette société, qui se diffusa chez les Tshokwe, les Ndembu, les Yaka, et
les Pende, avait un double role : empécher les morts de troubler les vivants et
instruire les jeunes gens des mysteres religieux. Iinitiation des adolescents
avait un rapport étroit avec le monde des morts. Le décés symbolique des
candidats était annoncé de nuit par larrivée des « homme-hyenes », animaux

* Rappelons que son costume est fait en liane de musoko. Ot, Cest lots du jeu de
masoko qui se joue avec les fruits de cette plante que Kalala s’opposa victorieusement
pour la premiére fois a son oncle (DE HEUSCH, 1972, p.21).

21



22

rattachés a la lune chez les Lunda (la lune est appelée #shinbungn tsha llunga, la
hyene d’Tlunga)®. Or, cette idée de mort symbolique vers laquelle sont
amenés les novices par des personnages psychopompes, se retrouve dans le
mukanda avec les deux comperes déja évoqués qui amenent les enfants vers le
« lieu des hyenes » avant de les amener au mwafwilo (le lieu de la mort) ou aura
lieu T'opération. On notera aussi le rapport avec l'autre-monde dans le
mkanda au moment de lintervention des makishi.

11 est possible qu'a un moment donné le mukanda ait emprunté certains
¢léments du mungonge lunda qui développa de maniere trés ritualisée
Iinitiation mystique des jeunes gens. Cette pratique a pu s’étendre sur une
aire géographique assez large, étant donné que nombre de peuples qui
pratiquaient le mukanda connaissaient aussi le mungonge”. Ainsi, chez certains
groupes tshokwe, il existe une hyene (&imungn / personnage masqué) qui
améne les enfants vers le «lieu de leur mort», chez le circonciseur
(GANSEMANS, 1978, p.89). Dans le cadre du mukanda des Luba-Samba, un
tel personnage trouvait tout a fait sa place par son role violent qui pouvait le
rattacher a Nkongolo. Si le terme de hyene qui le désigne trouve une
résonance dans la geste luba par le caractere hybride de Nkongolo
quelquefois relaté, il n’est pas impossible également qu’il soit lié a une
perduration d’un emprunt antérieur fait au mungonge dont nous avons retracé
les grandes lignes.

Si nous avons tenté de montrer dans ce paragraphe que les « masques
d’homme-hyéene » ont participé a I'initiation du mukanda, ce n’est pas la seule
supposition d’usage existante concernant ces masques. Certaines sources les
rattachent a la société des « homme-lions » ou bien encore a la grande société
des gardiens de mémoires, le bumbudye.

Sans m’avancer sur des points traités ultérieurement, je dirai
simplement que le principal point iconographique qui fit supposer I'existence
d’un lien entre les masques d’homme-hyene et les bambudye (membres du
bumbndye) réside dans le bandeau a motif nkaka (pangolin) qui figure sur un
exemplaire de ces masques : celui de Maesen (fig.10).

Ce diademe est bien utilisé par les membres de la société bumbudye. F.
Neyt émet ’hypothese que ces masques sont a rattacher a cette société en
précisant quils «...manifestent la présence des génies de la royauté associés anu
symbolisme des grands fauves. » NEY'T, 1993a, p.208).

Il met en avant deux points pouvant étayer cette affirmation: 1) la
présence du nkaka, 2) le fait que ces objets furent collectés dans les régions
de Mwanza et de Ngoy Mani (grandes régions des bambudye pour F. Neyt).

La présence du nkaka ne m’apparait pas comme un argument décisif
pour I'appartenance a la société bumbudye. En effet, les bambudye ne sont pas
les seuls a faire usage de ce motif perlé. De plus, ce masque collecté par A.

*! Ici, la symbolique luba des astres est inversée. Chez les Lunda, la lune est rattachée
a 'idée de mort, de famine, alors que le soleil est symbole de vie et d’abondance.

* Chez certains groupes de Zambie de la zone de Chikenge (JORDAN, 1998,
tig.100), il existe une société mungonge utilisant entre autres artefacts des masques en
calebasse. D’apres le bref descriptif qu’en fait M. Jordan, cette société ne semble pas
liée a une quelconque initiation d’adolescents. Elle s’adresserait a des adultes qui,
une fois initiés durement, pouvaient entrer en contact avec «lautre» royaume.
Cependant, le mungonge tel que nous 'avons décrit chez les Lunda avait deux réles.
Peut-étre que la description de M. Jordan concerne le réle protecteur du mungonge
contre les mauvais morts et non la partie initiatique des jeunes gens qui a toutefois
pu exister dans la zone de Chikenge.



Maesen est le seul exemplaire arborant un motif de ce type (aucun autre
masque d’homme-fauve, que nous avons étudié de pres, ne révéla ce motif).
Or, c’est au sujet de ce masque que A. Maesen fournit l'information
« kinderen te verschrikken », qui n’a pas de grand rapport avec la société du
bumbundye. Pourtant, malgré son caractere atypique, 'existence de ce bandeau
pose des interrogations. Peut-on retrouver l'usage du nkaka dans les
cérémonies de circoncision luba ?

Si les sources écrites ne semblent rien indiquer de tel dans le mukanda, il
faut mentionner que, dans la région de Kabongo, le circonciseur du disao
pouvait porter un diadéme de ce type. Ce circonciseur qui est appelé lion
(ntambo) pourrait-il avoir porté un masque a traits carnassiers ? Trois
observations paraissent s’y opposet.

P. Petit, qui enquéta dans la région du disao, précise que ses
interlocuteurs réfutent 'usage des masques durant cette cérémonie. D’autre
part, le caractére 1éonin du personnage est souligné par 'usage qu’il fait d’une
calebasse creuse, « instrument a vent » servant a imiter le rugissement du lion.
Or, souffler dans une calebasse en portant un tel masque rigidifiant la bouche
semble physiologiquement impossible. Quant au personnage de la hyene
présent dans le disao, il n’a pas le coté terrible de la hyeéne du mukanda.
Plaisantant avec les néophytes, les invitant a chanter avant de les enlever, on
suppose qu’un caracteére aussi sournois ne correspond pas au terrible masque
d’homme-hy¢ene dévoilant franchement son caractere possiblement agressif.
Pouvons-nous alors supposer que le motif #kaka, figurant sur le masque de la
fig.10, renvoie de maniére indirecte aux bambudye, «les gardiens de la
mémoire », dans un rapport a la circoncision ?

Les bambudye ne participent pas au rituel de circoncision, mais les
étapes, comme les personnages du mukanda, s’'inscrivent dans la geste luba,
I’histoire des origines du royaume (dont les bambudye sont les gardiens). Ainsi
observé plus attentivement, ce diademe signifierait le rattachement du
personnage masqué au mythe luba de manicre explicite. Il existe cependant
un auteur qui fait référence aux masques d’homme-fauve en précisant, selon
des sources inconnues, qu’un exemplaire (fig.9) était utilisé dans les « bush
schools » (rites de la circoncision ?) ainsi que dans les rites d’initiation des
bambudye  BAMERT, 1980, p.266). 1l continue en disant que le travail de ce
masque était de s’assurer qu’aucune personne non autorisée ne puisse entrer
dans lenceinte des « bush schools ». Bien que nous ne puissions développer
cette hypothese, il semblerait pourtant possible que ces masques (au moins
I'un d’entre eux) aient joué un double role chez les mbudye et dans les bush
schools.

Voila donc en définitive ce qui pouvait étre dit de ces masques
d’homme-fauve et leur rapport éventuel au mukanda. Pourtant de
nombreuses questions restent en suspens.

Si ces masques se rattachent au mukanda, pourquoi les exemplaires du
corpus furent-ils tous récoltés ou observés aux alentours de Mwanza et de
Ngoy Mani (région du disao) ? Le disao utilisa-t-il des masques de ce type dans
la premicre partie du XXeme siecle pour les abandonner ensuite ? Furent-ils
exportés de la région des Luba-Samba pour des raisons inconnues ? Avaient-
ils un autre usage que nous ne soupgonnons pas? De méme, on peut
s’'interroger sur la relative rareté de ces masques. Sont-ils les témoins d’un
éphémere usage, étaient-ils détruits a la fin des cérémonies ?

23



24

On peut pourtant relever que les informations fournies par A. Bamert,
qui semblent relativement précises et ne se retrouvent pas dans d’autres
textes™, concernent bien un masque (fig.9) récolté dans la région de Ngoy
Mani. Il est possible que l'auteur ait eu acces a des données de terrain inédites
concernant ce masque. Si cela était le cas, on est en droit de supposer que
dans la région du disao, par le passé, des masques furent utilisés lors des bush
schools. Cest ici la seule hypothése de réponse que nous pouvons avancer.

De nombreuses questions iconographiques se posent aussi.

Ainsi, comment devons-nous interpréter les pieds sculptés visibles sur
Iexemplaire de la fig.9 ? S’agit-il d’un piédestal bien commode pour poser le
masque lorsqu’il n’est pas porté? S’agit-il, comme nous I’avons supposé, d’un
raffinement plastique pour un double gorgerin préhensible* ? S’agit-il encore
d’un travail de curiosité pour les Européens ? S’agit-il enfin d’un renvoi a des
créatures légendaires tels les tumandwa twa maseba, ces nains au teint rouge, qui
ont de fortes affinités symboliques avec Nkongolo (DE HEUSCH, 1972,
pp.51-52) ? De méme, devons-nous véritablement intégrer au corpus de
« masques d’homme-hyene » le curieux masque de la fig.16 ?

En effet, bien que sa palette chromatique le rattache aux « masques
d’homme-hyéne », son caractére clairement anthropomorphe et non
« agressif » le met a part”. Cependant, sa localisation possible le placerait en
territoire lunda ou luba-samba, ce qui, d’un certain coté, permettrait de voir
dans ce masque un modele intermédiaire entre les masques sachihongo liés a
des rituels de circoncision, et les masques d’homme-fauve évoqués dans le
présent chapitre. Enfin, que penser du masque d’homme-hyéne de Stuttgart
(fig.3) de couleur noire ? Ce choix chromatique le destinait-il a un autre role ?
D’autres hypotheses fondées sur 'observation d’une photographie de terrain
de W. F. P. Burton (fig.5) contribuent encore a semer le doute. Ce cliché
nous montre que le masque était porté par un adolescent ou un jeune adulte.
Cette classe d’age pouvait-elle exercer la fonction de kavwidi ou de kimungu ?
Les jeunes circoncis auraient-ils pu essayer le masque comme cela était le cas
pour le costume katotoshi ? Ces deux questions restent ouvertes.

Par ailleurs, jai précisé que les masques d’homme-fauve étaient
probablement soutenus par les deux mains du porteur au niveau du gorgerin.
Ce port handicapant ne semble pas aller de pair avec le role tres actif du
kavwidi et du kimungn. Mais on peut supposer que ces deux personnages
portaient le masque a un moment ou l'usage de leurs bras n’était pas
nécessaire.

Il ne faut pas non plus négliger la légende, accompagnant la fig.5, que
propose W. F. P. Burton. Pour cet auteur, les masques d’homme-fauve qu’il
observa «...are just play masks, no ceremonial significance. » (NETTLETON,

» En fait A. Bamert est le seul auteur qui reliec les masques d’homme-fauve aux
« bush schools ».

* Ceest 'hypothese défendue par A. Bamert (1980, p.266) qui précise que le masque
était : « ...carvied by the two feet sprouding directly from it. »

» Rappelons toutefois que ce masque posséde sur son menton une inscription au
crayon pouvant se lire de deux manieres.

D’une part, Pon pourrait lire : « Sw/tani of Ugnba » (le chef de L’Uguha).

D’autre part, 'on pourrait lite « Sullow | Swallow of Ugnba» (Pengloutisseut, le
dévoreur de 'Uguha).

Dans les deux cas, une référence a Nkongolo est possible. Selon linterprétation,
cette phrase énigmatique renvoie a Nkongolo le régent, ou a Nkongolo le despote
sanguinaire.



1992, p.4). Ici, aucun lien avec la circoncision. Cette remarque ne s’applique-
t-elle qu'au masque observé par W. F. P. Burton ? Lui a-t-on caché la vraie
fonction de ce masque ? Cette fonction concerne-t-elle tous les masques de
ce type devenus profanes au fil du temps ? Ces masques ont-ils toujours été
des «play masks» inspirés de masques de la circoncision venus du Sud
(territoire des Mbunda, des LLuba-Samba...) ?

Tout au plus pouvons-nous dire que cette étude, cette prise en compte
de remarques issues, rend hasardeuse toute théorie construite sur un jeu
interprétatif d’une iconographie assez mal connue. Néanmoins, nous devons
évoquer un dernier document (fig.20) qui pourrait rendre compte du
déplacement de masques et de professionnels lunda ou tshokwe du mukanda
en pays luba. Cette photo, prise par W. F. P. Burton vers 1930, est légendée
comme suit : « Kabondo-Dianda (entre Bukama et Kabinda) Maitre de la circoncision
vient du sud ».

Fig. 20. « Kabondo-Dianda (entre Bukama et Kabinda) Maitre de la circoncision vient du sud ».
Archives photographiques du MRAC (N°inv. EP.0.0.3483)
Photo prise par le révérend Burton vers 1930.

Le costume du « maitre de la circoncision » n’est pourtant pas « luba ».
Les motifs de son costume, le style et la matiere méme du masque (résine sur
armature de tissu et de baguettes de bois léger) sont proches de ce que I'on
observe chez les Tshokwe et les Lunda. De fait, W. F. P. Burton ne définit
pas le masque et son porteur comme luba. Il précise simplement que ce
« maitre circonciseur » vient du Sud. Les groupes luba pratiquant le mukanda

25



26

ont-ils 2 un moment donné fait appel a des spécialistes lunda ou tshokwe ?
La photo et les commentaires de W. F. P. Burton tendent a soutenir cette
impression. Cela pourrait expliquer le déplacement de concepts de masques
comme les masques d’homme-fauve en territoire luba. Cependant, les
sources sont trop lacunaires pour pouvoir Paffirmer™.

Beaucoup de questions subsistent, auxquelles se rajoutent nos
observations qui n’en demeurent pas moins des hypotheses.

4. Masques d’homme-fauve et confréries

Par le biais de ce chapitre, nous allons tenter de voir si les masques
d’homme-fauve peuvent trouver leur place en dehors des cérémonies de
circoncision. En effet, comme je I'ai déja mis en avant, quelques détails
formels laissent supposer une certaine validité a d’autres pistes
interprétatives. Il sera ici entre autre question du bumbudye. Un léger
préambule est ici nécessaire en ce qui concerne cette confrérie. Le bumbudye,
bien connu et étudié, peut étre considéré comme la grande société luba par
excellence, celle des gardiens de la mémoire. Paradoxalement, je n’utiliserai
gucre le terme de bumbudye dans ce qui va suivre. Le lecteur rencontrera plus
volontiers des noms de « confréries » ayant une consonance similaire, comme
le bumbulye (ou mbulye dans les textes) ou le bumbuli (ou mbuli dans les textes).
11 ne faut pourtant pas s’y tromper. Le bumbulye comme le bumbuli ne sont pas
des confréries différentes du bumbudye. Selon toute vraisemblance, et comme
je le démontrerai, il s’agit plus vraisemblablement de variantes régionales du
bumbundye, ou bien encore d’une simple différenciation orthographique, voire
de « barbarismes » fondés sur le terme mbudye. Ceci étant dit, rentrons dans le
vif du sujet.

4.1. La société mi bulye ya mu tuma

La société mi bulye ya mn tuma («La force magique de celui qui
commande » ?) appelée parfois simplement mbulye (bumbulye) est une « secte »
peu connue. Elle fut surtout décrite par trois auteurs: Le pere Tastevin
(1938, cours 19, pp.10-13) A. Van Malderen (1937, pp.158-161) et le pere
Colle (1913b, pp.38-43). Cette société serait originaire de Kabongo, mais
s’étendait jusqu’a Kongolo, avec méme quelques répercussions en territoire
lomotwa.

* A rappeler toutefois 'existence d’un masque. Cette piece (in CORNET, 1975,
p-115), collectée dans la région de Malemba Nkulu, comporte quelques
ressemblances formelles avec les masques pwo angolais et zambiens. Il en va de
méme pour exemplaire de la fig.16, qui semble méler des éléments de masques
d’homme-fauve et pwo. Ces derniers exemples renforceraient au moins ’hypothese
qu’une influence plastique et iconographique venue du Sud a pu remonter assez loin
en territoire luba.



Le but de cette société était, selon A. Van Malderen, de servit trois
credos : 1) Adorer les génies kabila ka nongo et kalul’, 2) Monter en grade
pour s’enrichir et acquérir de la puissance, 3) Assouvir les passions humaines.
Le chef dun groupe bulye a le titre de ki kunguln kya m’bulye (« celui qui
représente le grand du ciel »). D’apres Tastevin, il possederait de nombreuses
petites statues mortuaires assujetties a une plus grande recouverte d’une jarre
représentant I/unga N’sungu (le protecteur de la société selon lauteur, mais
aussi le nom d’un roi luba ayant régné entre 1780 et 1810). De son coté, A.
Van Malderen précise que certains membres de haut rang peuvent aussi
acquérir des statuettes représentant kabila ka nongo ou kalulu. les deux
auteurs mentionnent aussi I'usage d’un masque au sein de cette société.

Ce masque, qui est porté par le &7 kunguln kya m’bulye, figurerait le génie
kabila ka nongo et serait utilisé durant I'initiation des novices (selon Tastevin)
ou a la fois lors de linitiation et de la montée en grade de membres de la
société (selon Van Malderen). Si A. Van Malderen ne fournit pas le détail de
ces deux cérémonies, le pere Tastevin en revanche décrit fort précisément
Pinitiation que nous allons reprendre dans les lignes suivantes.

Les « candidats » sont amenés au bord d’une riviere pres d’une grande
case fermée et payent un droit d’entrée a un dignitaire. Nus, sommés de
rester a I'extérieur, ils attendent arrivée du &7 kungulu revétu du masque de
kabila ka nongo qui tient en main la statuette du génie kaluln. Kabila ka nongo
semble jouer un role de Charon, en faisant sentir une poudre aux candidats,
qui les plonge en syncope.

A leur réveil, ils seront amenés dans une galerie creusée évoquant le
monde des morts (idée d’un monde des morts souterrain est évoquée dans
de nombreux récits). Dans ce boyau ils seront saisis tour a tour par un initié
déguisé en léopard alors qu’un autre initié, le kaloba (le « pécheur »), imitera
des rugissements en soufflant dans une calebasse remplie d’eau. Cependant,
le parcours des néophytes ne s’arréte pas la. A peine remis de leurs frayeurs,
un autre initié, le mulya vita (le « guerrier »), les jette dans la riviere pour qu’ils
soient amenés sur l'autre rive par un dignitaire déguisé en monstre aquatique
ayant pour nom kamangi. Une fois sur la terre ferme, ils seront accueillis par
deux dignitaires, le #ndalabo et le manembwa qui achéveront leur initiation.

Le premier leur rasera la téte et les couvrira d’huile de sésame pour les
fortifier. Le second tracera au kaolin deux cercles autours de leurs orbites et
un triangle (symbolisant une houe), ou un cercle (symbolisant la lune) sur leur
front. Leur formation est alors terminée, et ils deviennent des membres du
bumbulye a part enticre. Que pouvons-nous retenir de ces rituels d’initiation
tels qu’ils furent décrits par Tastevin et Van Malderen ?

En premier lieu, on doit remarquer le role d’entremetteur entre le
monde des vivants et celui des morts que semble jouer le personnage masqué
kabila  ka nongo. Nous attirons aussi lattention sur Iimportance du
déguisement dont deux dignitaires (le kamanzi, et celui innommé figurant le
léopard) font usage. Enfin, il faut noter I'importance d’une symbolique
lunaire (les cercles de kaolin). Pourtant, aucun des renseignements fournis
par les deux auteurs ne nous permet de donner un visage au masque kabila

7 Sur ces deux « génies », il est intéressant de constater que le pere Tastevin ne les
cite pas comme étant les protecteurs de la société. Selon lui le « génie » protecteur
serait Iunga N sungn, « Ilunga le jeune », qui serait appelé &7 bawa ki m’bulye (Kibawa
du mbulye ) lors de I'initiation des novices.

27



28

ka nongo. De méme, rien ici ne permet d’affirmer que les personnages
déguisés ont pu porter un masque.

Les descriptions fournies sur le bumbulye peuvent la mettre en rapport
avec les trois grandes confréries luba originelles (selon les mythes) que sont le
buyangwe, le kabwala et le bulumbu. Ainsi, le nom méme de la société i bulye ya
m tuma (mbulye ya mutuma) semble la mettre en rapport avec le buyangwe et le
kabwala, qui portent respectivement les noms de wbulye ya bitoki et mbulye ya
bikolo. D’autre part, nous retrouvons dans linitiation du mbulye ya mutuma
I'usage d’une poudre médicinale faisant rentrer le sujet en syncope. Une
substance de ce type se retrouve dans le buyangwe et est utilisée dans des
conditions similaires. Par ailleurs, 'une des phases de l'initiation consiste a
ramper dans un souterrain évoquant le monde des morts ou intervient un
personnage déguisé en fauve dont les rugissements sont produits par un
acolyte soufflant dans une calebasse a demi remplie d’eau. Cette description
se retrouve de fagon plus ou moins identique dans le buyangwe et le kabwala :
entrée dans le monde des morts par le biais d’'une tombe ancienne (dans le
buyangwe et le kabwala) et présence d’'un fauve humain émettant des
rugissements et terrassant le novice (dans le buyangwe).

Pour approfondir cette réflexion sur le mbulye ya mutuma nous devons
nous pencher sur une « autre » société : le ba-ma-buli ou bumbuli.

4.2. La société du ba-ma-buli

Le pere Tastevin est 'un des seuls auteurs a faire véritablement mention
de cette société dans une note de deux pages (TASTEVIN, 1938, cours 19,
pp.14-15).

Les membres de cette société se distinguent par des habits en écorce de
ficus et une queue d’hippopotame tenue en main. Les esprits protecteurs en
sont Kibawa et Mande. Elle posse¢de différents grades. Les plus élevés sont
réservés aux hauts dignitaires mulupu, dont la case posséde deux portes (une
pour rentrer une pour sortir), et au &7 kungulu qui joue un role relativement
semblable a celui de son homonyme du bunzbulye.

Le ki kungulu recoit les candidats a la confrérie assis sur une peau de
lion et revétu du masque kalilu kanongo qui est le serviteur de Kibawa (un
grand esprit de PEst). Un assistant du maitre de cérémonie demande alors
aux futurs membres a quel rang ils aspirent. Cing choix se présentent a eux :
mu senge, senga, fikilna, kipanga et tusulo. Bien que le prix d’admission pour ces
grades ne soit pas uniforme, chacun donne droit a la possession d’une
statuette de kabila kanongo (personnage masqué apparaissant dans l'initiation
du bumbulye) et de kakuln. Les réunions semblent se tenir, d’apres Tastevin,
lors de la nouvelle lune ou a la mort d’un confrere.

A la lecture de ce bref descriptif, on ne peut que s’étonner des
ressemblances existant entre le bumbuli et le bumbulye. Cela amene
naturellement a se demander si les deux ne sont pas apparentés. Un auteur
peut aider a confirmer cette impression : le révérend-pere Colle (1913b,
pp.38-43). L’organisation et les rites du mbulye ya mutuma (ou bumbulye) que
décrit Colle empruntent des éléments a ’hypothétique ba-ma-buli décrit par
Tastevin. Ainsi :

Le mbulye ya mutuma prit son essor dans la région de Kinkondja et serait
la confrérie nationale luba par excellence. Le grand chef de la société aurait


jvolper
Sticky Note
Accepted set by jvolper

jvolper
Sticky Note
Accepted set by jvolper


pour titre mwiranmbwe, et serait aidé par certains dignitaires comme le musenge,
«le chef initiateur » (un titre portant un nom similaire figure dans le ba-ma-
bulj). Le « génie» protecteur de ces importants personnages serait I/unga
Nsungn, que le pere Tastevin définit comme étant le protecteur du bumbulye.
Pour le pere Colle, 'admission au sein du mbulye ya mutuma se ferait en trois
phases. Lors de la premicére, le profane (mpukuta) donnerait au maitre un petit
cadeau en échange d’un collier de graines mpik: (insigne de la société), il peut
des lors se joindre aux danses sauf a celles qui s’exécutent lors des initiations.
La deuxieme phase, qui se déroule apres un temps plus ou moins long, se
déroule ainsi: le maitre fait quérir un matin celui qui a passé la premiere
étape. Une fois la personne arrivée, il lui fait renifler une poudre qui
provoque une syncope et fait saigner abondamment du nez (ce détail est
mentionné par Tastevin, en revanche Colle ne mentionne pas le masque
qu’est censé porter le maitre de Dinitiation). Lorsque le novice se réveille, il
est amené devant le maitre qui dresse trois rangées de minuscules statuettes a
Iimage des génies tutélaires (certainement les «effigies funéraires »
mentionnées par Tastevin). Au milieu de ces « génies » se trouve une grande
jarre renversée recouverte d’une étoffe. Le maitre nomme les uns apres les
autres les noms des sculptures a lattention du novice. Arrivant a la jarre
voilée, 1l dit alors (COLLE, 1913b, p.40) : « Icz se tronve notre principal protectenr,
Kybawa kya mbulye. Garde-toi bien de ne jamais révéler son nom aux mpukuta. .. ».
Cette présentation faite, le maitre souléve le récipient et révele Aybawa
(Kibawa). Le novice sera alors badigeonné de kaolin extrait du mboko
(calebasse) qu’habite mande vilye, qui est mentionné par Tastevin comme étant
le deuxieme génie protecteur du ba-ma-buli. Voila ce que 'on peut dire de la
deuxieme phase de I'initiation telle qu’elle est décrite par Colle.

Lors de la troisiéme et derniere phase, celle qui vise a instruire le novice
aux rites secrets, la cérémonie reprend «la traversée du tunnel au léopard »,
telle que Pavait décrite le pere Tastevin pour le bumbulye. Pourtant, quelques
différences existent entre les versions des deux auteurs.

Chez Colle, le passage dans le monde aquatique n’est pas mentionné.
En revanche, il précise qu’une fois I'épreuve chtonienne effectuée, le novice
sera amené dans la demeure du grand maitre. La case de I'important
personnage est recouverte de peintures murales représentant divers animaux.
Chaque figure, qui désigne un génie tutélaire, lui sera nommée. Cette
mémorisation des noms par le novice est tres importante, elle est en quelque
sorte « la carte de visite » des bambulye et leur permet de se reconnaitre entre
eux. Cette étape marque la fin de Iinitiation. Le nouveau membre du
bumbnlye peut des lors se réunir avec tous les adeptes a la nouvelle lune, a
Iinitiation d’un novice, ou a la mort dun confrére. Ces réunions
s’accompagnent toutes de chants et de danses auxquels participeront les
bambnlye vétus d’un habit en écorce de ficus, et d’'une queue d’hippopotame
tenue en main (habillement caractéristique du ba-ma-buli pour le pere
Tastevin). Au regard de ces éléments collectés sur le bumbulye et sur le bumbuli
que pouvons-nous en dire ?

La description faite par Colle est la plus précise et la plus digne
d’attention pour ce qui concerne les rituels d’initiation. Tastevin, de son coté,
semble avoir mélangé les différentes phases qu’il résuma en une seule unité
de temps. Cependant, Tastevin apporte quelques informations que négligea
Colle, notamment en ce qui concerne 'usage de masques. Pour ce qui est du
ba-ma-buli, les ressemblances troublantes avec le bumbulye, telle que le

29



30

décrivent Colle, Tastevin et Van Malderen, laissent a penser que le bumibnli
n’est pas a dissocier du bumbulye et qu’il en constitue peut-étre une variante.

Pour aller plus loin, comme j’en ai déja fait mention, le bumbulye et le
bumbuli ne sont peut-étre qu’une adaptation régionale ou une autre
transcription phonétique de la confrérie du bumbudye. Expliquons-nous sur ce
point.

Tout d’abord, le bumbulye semble trouver ses origines dans les « trois
confréries originelles » tout comme la société bumbudye. D’autre part, nous
retrouvons dans le bumbulye et dans le mbuli, des titres portés par des
dignitaires du bumbudye.

Ainsi, M. De Roy précise que musenge est le titre que porte le chef de
Pinitiation du bumbudye, et que kikunguln est le grand chef d’une association de
mbudye (DE ROY, 1945, pp.94-95). Or, nous avons évoqué ces noms dans le
bumbulye et le bumbnli. Autre détail, Colle et Tastevin ont mentionné, dans
Pinitiation du bumbulye, trois rangées de statuettes. Leurs noms sont révélés au
prétendant. Au milieu d’elles trone, caché sous une jarre, le génie tutélaire
Kibawa. Si 'on retrouve Kibawa dans le bumbudye, on trouve aussi la trace de
ces statuettes innombrables au sein de cette confrérie. M. Henroteaux, dans
son article sur les bambudye, en parle HENROTEAUX, 1945, p.103). 1l ne les
définit pas comme des « fétiches » mais plutot comme des objets de mémoire
dont le novice doit assimiler les noms. Concernant les détails initiatiques et
mnémotechniques, le pere Colle précise que dans la derniere phase
d’initiation du bumbulye, le candidat est amené dans la demeure du « grand
maitre ».

Les murs de cette case sont recouverts de peintures représentant divers
animaux, les symboles de « grands génies ». Le novice se les voit expliquer.
Or, des dessins assez similaires se retrouvent dans le bumbndye. W. F. P.
Burton (1961, p.160) n’a-t-il pas vu sur les murs d’une « hutte du bumbudye »
la représentation de Lolo Inanombe®? M. H. Nooter n’a-t-elle pas
photographi¢ en 1988 les murs peints d’une « maison d’initiation du
bumbudye » NOOTER & ROBERTS, 1996, fig.106)?

Les exemples basés sur le lien rituel unissant le bumbulye, le bumbuli et le
bumbundye sont nombreux, et nous désirerions en citer un dernier. Dans son
article portant sur la « secte » des visanguka, A. Van Malderen précise qu’ils
appartiennent presque tous a la branche supérieure du bumbuli appelée
buyembe (VAN MALDEREN, 1935, p.22). Bien que nous soyons amenés a
traiter des visangnfa plus loin, quelques remarques sont ici nécessaires.

Le buyembe est autre nom du bukasandji (bukasanji ou bukazanzgi). Or,
cette société constitue 'une des branches du bumbudye, ou du moins y est
affiliée. 11 est donc vraisemblable que le bumbuli (et par ce fait le bumbulye) soit
a rattacher au bumbudye. Comme nous I'avons déja souligné, le bumbuli et le
bumbnlye constituent donc certainement une variante de désignation du
bumbndye, comme le buyembe pour le bukasandji. Le moment est maintenant
venu de revenir sur la question du masque tel qu’il est évoqué dans le wbulye
et dans sa variante probable.

8 Lolo Inanombe est la fondatrice mythique du #budye. Protéiforme, on la décrit ou la
représente parfois sous la forme d’un buffle ou d’une tortue. Or, il faut ici relever
que chez les Lovale, les constructions géométriques semblables a celles observables
sur les peintures faciales du masque de la fig.13 renvoient a la tortue (VRYDAGH,
1967). St une telle symbolique était attestée chez les Luba centraux, cela pourrait,
dans le futur, ouvrir certaines perspectives iconographiques intéressantes.



Le peére Tastevin dit que ce personnage masqué est joué par le k7
kungulu kya m’bulye et quil figurerait le « génie » kabila ka nongo. Les mémes
observations se retrouvent chez A. Van Malderen qui précise que l'objet est
réalisé en bois de mukusu (idems, 1937, p.158). Sur son utilisation, les deux
auteurs s’accordent sur le fait qu’il intervient durant Iinitiation et qu’il amene
le candidat dans le monde des morts par le biais de la poudre qu’il a en sa
possession.

Quant au masque présent dans la société ba-ma-buli (bumbunli), il est porté
par le ki kungulu et a pour nom kalilu kanongo, qui n’est autre que celui du
serviteur de Kibawa. Retenons que le nom de ce célebre esprit de I'Est
revient aussi dans le bumbulye. Si le pére Colle donne ce nom au principal
protecteur du bumbulye (la statuette cachée sous une jarre), le pere Tastevin,
de son coté, précise que le protecteur de la société, #unga n’sungu (pour Colle,
ce dernier serait plutot le protecteur attitré des dignitaires), est nommé, lors
de I'initiation de novices, &7 bawa ki 7’Bulye. Pourtant, ces deux informations
sont fragiles et ne nous permettent guere de faire un lien avec des
exemplaires de masques connus. Cependant quelques indices nous permirent
hypothétiquement de relier certains masques au »buli. J’ai déja effectué des
comparaisons entre les peintures faciales en usage dans cette confrérie
(tig.14) et celles figurant sur certains masques (fig.11-13). Ces derniers, dont
I'usage est inconnu, pourraient-ils se rapprocher de la société bumbuli ? Cela
est possible compte tenu de la résonance de ce motif facial atypique sur les
masques.

Les traits carnassiers des visages sculptés pourraient-ils renvoyer a celui
potté par le kikunguln du bumbunli et qui porte pour nom kalilu kanongo » C'est
une piste plausible car le kzkunguln semble lié a une notion de pouvoir
s’exprimant par le biais d’une peau de lion sur laquelle il s’assied. La question
se pose alors sur la signification du nom &a/ilu kanongo. Ce nom pourrait étre
un barbarisme du terme kadiln kanongo qui peut se traduire de diverses
manieres : 1- petit fourneau de pipe en terre cuite, 2- un petit feu de potier, 3-
un petit feu de vengeance.

Ces définitions nous laissent pourtant dans I'incertitude. Tout au plus
pouvons-nous voir dans la définition premicere un rapprochement avec les
esprits de I'Est qui font usage de tabac (COLLE, 1913a, p.421). Pourrait-il
s’agir d’une représentation de Mbidi Kiluwe le grand héros que I'on rattache a
Kibawa (esprit de I’Est) ? Les traits 1éonins du masque (nez droit) de méme
que la peau de lion pourraient renvoyer au caractere protéiforme de Mbidi
Kiluwe, et au caractere lunaire de 'animal et du héros. D’aprés A. F. Roberts
(1980, p.173), ce carnassier est un animal bénin s’il est visible alors qu’il est
redoutable lorsqu’il est caché (dissimulation lorsqu’en quéte de proie). Pour
auteur, la lune est identique : clémente et bénéfique lorsque visible, néfaste
lorsqu’elle disparait (elle n’est alors visible que des « hommes de magie » tels
les membres du bulumbu). Pour ce qui est du caractere lunaire de Mbidi
Kiluwe, ou de son fils, nous renvoyons plus volontiers le lecteur au texte de
L. de Heusch (1972, pp.67-71). Cependant, bien que nous avancions cette
hypothese, elle nous semble quelque peu incertaine.

D’une part, la surinterprétation est toujours possible et, d’autre part, le
seul nom que nous avons recueilli pour désigner un masque de ce type
(fig.13) est d’'une toute autre nature. Ce masque, d’apres les sources données
par un roi Lozi (Yeta III), se dénommerait nyachibande. Or, d’apres les
linguistes, ce mot pourrait se traduire peu ou prou par « le petit maléfice » ou

31



32

«le petit lieu des maléfices ». Nous ne pouvons donc que souligner le peu de
liens épistémologiques existants entre nyachibande et kadilu kanongo.

Aussi hypothése avancée précédemment doit étre considérée comme
telle. Tout au plus pouvons nous dire que le ou les masques « nyachihande »
ont pu étre liés a un pouvoir potentiellement néfaste (mais pour qui, pour
quoi ?). Par ailleurs, le terme myachibande pourrait aussi étre une variante
linguistique du terme sachihongo, ce qui rend la traduction incertaine.

L’évocation de ces masques carnassiers relance pourtant une question
restée en suspens alors que nous traitions de la possible relation des masques
d’homme-fauve avec le mukanda. En effet, certains points posaient probleme
pour la soutenance de notre théorie ayant trait a la circoncision. Ainsi, la
localisation possible de ces masques dans la région de Mwanza ne
correspondait pas a laire du mmukanda. Par ailleurs, bien que nous ayons
cherché une explication iconographique liée au mukanda en ce qui concerne le
bandeau perlé nkaka figurant sur I'un des masques de ce type (fig.10), la
présence du bandeau perlé était troublante. Qui plus est, il y a aussi les notes
de A. Bamert (1980, p.266) qui indiquent que le masque de la fig.9 était utilisé
dans les bush schools et dans les rites d’initiation du bumbundye.

Avant de commencer a étudier I'intégration possible de ces masques
dans le bumbudye, une précision se doit d’étre apportée. Lorsque j’ai parlé de
I'usage possible de ces masques au sein du mukanda, ’ai aussi évoqué une
piste iconographique qui pourrait faire de ces masques une représentation de
Nkongolo. Nous n’avons pas d’hypothese plus appuyée pour contredire cette
interprétation. Cependant, en nous penchant sur le lien éventuel que put
avoir le roi mythique avec les « trois» sociétés dont il est question ici,
certaines voies d’études étaient envisageables. Bien que Nkongolo ne semble
pas avoir eu de role a jouer dans le bumbuli et le bumbunlye, 1 n’en allait pas de
méme dans la derniére des trois sociétés (qui n’en forment peut-étre qu’une) :
le bumbudye.

Dr’apres  certaines sources, les bumbndye existaient a la cours de
Nkongolo. Ainsi, M. Henroteaux nous relate la légende suivante
(HENROTEAUX, 1945, p.98). Il y a bien longtemps de cela, les bambudye
vivaient dans I'Est de I'Upemba (Nord-Est du pays luba). Ils furent
découverts dans cette région par Banza Bwanga, le grand sorcier du roi
Nkongolo. Cet homme fut surpris par les bambudye, qui se distinguaient du
commun de diverses fagons, notamment par leurs coutumes alimentaires
(certains écrits précisent qu’ils sont végétariens mais ne mangent pas de
manioc). Il les invita donc a la cour de Nkongolo (prés de Kabongo). Ce
dernier, fidele a son habitude, traita et testa cruellement ces hommes raffinés.
Pour vérifier I'étendue de leur pouvoir, il les enferma dans une case pendant
plusieurs jours tout en leur donnant quelque nourriture pour les obliger a
vivre au milieu de leurs immondices. Le but de tout cela était de railler leur
préciosité excessive. Les bambudye élaborerent alors un stratageme : ils
creuserent un tunnel qui ressortait quelques centaines de meétres plus loin
dans la brousse. La, a 'abri de tous les regards ils se débarrassaient de leurs
déchets.

Nkongolo fut étonné de constater qu’au fil des jours, ces hommes
réussissalent a maintenir un tel état de propreté. Plus cruel que jamais, il
ordonna que l'on boute le feu a la case. Les bambudye en s’échappant par le
tunnel réapparurent indemnes devant le souverain, qui fut définitivement
subjugué et les prit sous sa protection. Il semble par ailleurs que ces « fils



adoptifs » de Nkongolo se retrouverent a sa mort, pendant un temps
«orphelins » avant d’étre recueillis par Kasongo Mwine Kibanza, le petit fils
du héros Kalala Ilunga (WOMERSLEY, 1984, p.20).

Quels enseignements pouvons-nous tirer de ce mythe ? En premier
lieu, nous ne pouvons que souligner les ressemblances entre les bambudye et
Mbidi Kiluwe pour ce qui est de leurs rapports avec Nkongolo. Le
raffinement des mceurs (s’exprimant, en partie, par 'alimentation) est dans les
deux cas sujet d’étonnement, d’humiliations et de persécutions de la part de
Nkongolo. Rappelons que E. Orjo de Marchovelette (1950, pp.354-359) et
W. F. P. Burton (1961, p.6) insistent sur les frictions existantes entre les deux
hommes a ce sujet.

Ainsi Nkongolo reprochait a Mbidi Kiluwe de manger des olives
sauvages a I’'abri des regards comme un esclave. De son coté, Mbidi Kiluwe
reprochait au « roi ivre » de se nourrir devant les autres, sans respect pour
I’étiquette royale. Pourtant, les comparaisons s’arrétent la, car Pattitude des
bambudye face aux humiliations n’est pas la méme que celle de Mbidi Kiluwe.
Alors que le héros chasseur s’enflamme et quitte le royaume de Nkongolo en
chargeant son fils a naitre de chatier le « barbare », les bambudye auront une
toute autre attitude. Au lieu de fuir ou de combattre le tyran, ils vont
persévérer et user de merveilles pour le séduire. Cela ne réussira qu’a moitié,
car §’ils réussissent a se faire adopter, jamais ils n’humaniseront totalement
Nkongolo, qui restera un étre frustre.

En revanche, ils furent l'avant-garde qui allait ouvrir la voie a la
civilisation de Mbidi Kiluwe qui se chargera, avec son fils, de I'inculquer de
maniere plus brutale. Mais cela n’aurait pu étre possible sans I'aide du devin
Mijibu (peut-étre un « membre » du bumbudye ou du bulumbn). Cette légende
illustre assez bien une réalité historique, celle d’un royaume luba qui
convainquit et conquit les hommes plus souvent par la pompe et le
raffinement que par les armes.

Cela explique peut-étre pourquoi, le personnage de Nkongolo joue un
role, et non des moindres, dans linitiation des bambudye. Ainsi, M. H. Nooter
(NOOTER & ROBERTS, 1996, pp.120-121) précise que durant sa premiere
étape initiatique, le candidat doit assumer le role de Nkongolo, le symbole de
mort et de stérilité. Nous pensons néanmoins qu’il faut nuancer cette image
manichéenne de Nkongolo qui sut accepter, certes sans I’épouser, la culture
étrange et précieuse qui se présenta a lui. Sans la ruse des bambudye, sans le
fléchissement volontaire de Nkongolo, la geste luba n’aurait pu s’accomplir.
Peut-étre que les « masques d’homme-fauve » que nous avons abordés dans
le paragraphe réservé au mukanda purent trouver une place éphémere dans un
jeu scénique durant lequel revivait Nkongolo.

Par ailleurs, nous avions mentionné lexistence d’un exemplaire de ce
type de couleur noire (fig.3). Le coloris atypique pourrait trouver une
résonance dans cette phase initiatique décrite par M. H. Nooter. Alors que le
novice est encore dans son role de Nkongolo, il se voit recouvert de noir ce
qui indique sa transformation vers une nouvelle vie tournée vers la
connaissance, lintellectualisme de Mbidi Kiluwe (dont la peau noire de
palissandre est un des signes distinctifs). Ce masque a t’il pu marquer cette
phase transitionnelle ?

Paradoxalement, il faut aussi mentionner le fait que dans les peintures
de cases du bumbudye NOOTER & ROBERTS, 1996, fig.106) les figures
noires peuvent indiquer les non-initiés, les ignorants. Le masque pourrait-il

33



34

donc insister sur Iignorance de Nkongolo face a la culture apportée par les
bambudye et Mbidi Kiluwe ?

Les pistes interprétatives sont nombreuses et tiennent peut-étre plus du
jeu «intellectuel » que de la réalité. En effet, il faut aussi prendre en
considération que si les masques d’homme-fauve sont des dérivés du concept
du sachibongo, il ne faut alors pas mésestimer le fait que certains de ces
masques mbunda sont a couleur noire dominante. A partir de la, il est
difficile d’accréditer totalement la théorie iconographique du bumbudye.

Nous nous limiterons donc a ces quelques voies en I'absence de
certitudes, de sources fiables. Notons cependant qu’il existait dans les années
1970 des masques portant le nom de nkongolo, d’'un type tres différent de celui
des masques d’homme-fauve, dans la société du Aifwebe des Luba (qui se
rattachait initialement a la société bumbudye). Cette observation laisse
supposer que des masques de Nkongolo ont pu exister dans le bumbudye.

4.3. Les sociétés d’hommes-lions

Il y eut autour de ces confréries autant de mystere et de passion
plumitive de la part des Européens qu’il y en a eu pour la fameuse confrérie
des anioto en territoire babali.

Ces « sectes d’assassins sanguinaires » condensaient a elles seules, toute
la sauvagerie que 'on s’attendait a trouver en Afrique centrale. Pourtant, en
termes de barbarie, les exactions commises par ces hommes avaient des
similitudes comportementales avec les différentes mafias italiennes et
irlandaises du premier tiers du XXeéme siecle. Mais qui étaient ces hommes-
lions ?

Les hommes-lions, connus sous le nom vernaculaire de wvisanguka
(«ceux qui se métamorphosent »), se trouvaient dans quasiment tout le
territoire luba ainsi que chez les Bwile et les Tumbwe chez qui ils étaient
connus sous le nom de mbazo (herminette) nganye VAN MALDEREN, 1935,
p.22). On semble par ailleurs retrouver leur trace en Zambie dans la région
du lac Bangweulu. En effet, D. Campbell (1éd.1969, p.115-117) mentionne
Pexistence sur ce territoire des « Jons-doctors » se transformant et ayant une
emprise sur les lions. Qui plus est, une croyance populaire bemba
(population se trouvant au Nord-Est du lac) fait état de chefs se réincarnant
sous la forme de ces carnassiers. Ces hommes sont alors connus sous le nom
de chisangnka.

D’aprés une information communiquée par P. P. Gossiaux, les
visanguka existaient aussi en Tanzanie a ’Est du lac Tanganyika notamment
chez les Fipa. Chez ces derniers, il semblerait que les visanguka se couvraient
d’une pelisse de félin pour commettre des actions qui tenaient plus de la
rapine que de I'acte du sicaire.

Les visangnka luba étaient, aux dires de E. Van Malderen (1935, p.22), le
bras armé du buyembe (bukasandji) lui-méme considéré comme la branche
supérieure du bumbuli (barbarisme ou variante du bumbudye). Leur role initial
était de mettre physiquement fin aux agissements des sorciers, mais ils
pouvaient aussi faire office de sicaires pour le compte dun puissant
(semblable en cela aux anioto) et accomplir des vengeances personnelles.

La société n’avait pas de chef véritable, si ce n’est que le meilleur
d’entre eux était considéré comme celui ayant les charmes les plus puissants



(madawa), et i était donc habilité a diriger le groupe et linitiation du
néophyte. Pour ce qui est de I'initiation, le prétendant devait passer plusieurs
épreuves ou la résistance, la discrétion et la force physique, primaient. Si le
novice réussissait les tests, il se voyait remettre une peau de civette (qui
permet la métamorphose), un coléoptere dans une pochette de fibres (pour
rendre invisible) et un autre coléoptere de 'espece goliath (placé en bouche, il
donne lillusion a la victime d’étre attaqué par un lion). Le nouvel initié était
alors badigeonné d’huile et de nkwla pour favoriser le contact avec certains
esprits. Il allait ensuite avec le maitre voir le forgeron de la secte qui lui
remettait : des sandales de bois imitant le pas du fauve, une herminette ayant
un crochet (pour trainer la victime et la lacérer), ainsi qu’une hachette (pour
briser les o0s).

Ces formalités achevées, le nouveau wisanguka pouvait attendre un
ordre, une commande ou un motif de vengeance pour rentrer en action.
Quand l'occasion se présentait, il y avait avant 'opération une cérémonie
d’augures. Un tas de poudre rouge nkula était placé vers le soleil couchant
tandis qu’un tas de farine blanche était placé vers le soleil levant. Au milieu
de ces deux tas se trouvaient des herbes médicinales (wadawa). Si le vent les
poussait vers le tas de farine, 'opération se déroulerait selon des bons
auspices et pouvait étre lancée. Dans le cas contraire, elle était remise a plus
tard.

Pour ce qui est du «wmodus operandi» (JOSET, 1955, pp.96-97),
Popération se faisait toujours en binéme. Les deux hommes attendaient pres
de la case de la victime que la nuit tombe. Une fois Séléné redevenue maitre
de son royaume, ils faisaient du bruit pour vérifier que la victime soit bien
endormie. Dans le cas contraire, ’homme sortant pour se renseigner sur les
causes dudit bruit était tué au seuil de sa demeure. Si la maisonnée était
endormie, 'un d’eux grimpait sur le toit pour ouvrir une bréche dans le
chaume, afin de s’y engouffrer et d'ouvrir silencieusement la porte de
Iintérieur. Cette action faite, le deuxiéme « lion », son goliath dans la bouche,
s’engouffrait dans la demeure pour massacrer a coups d’herminette le
dormeur. Le cadavre était ensuite trainé dehors pour étre mutilé afin de
simuler une attaque de lion. Pendant que I'un des tueurs s’affairait a la
besogne, l'autre faisait entendre un rugissement au moyen d’une calebasse a
demi remplie d’eau pour dissuader d’éventuels secours. L’action effectuée,
une partie du corps emportée par « le lion » était jetée dans un coin vaseux
pour qu’on ne la retrouve pas.

Notons que pour les zones de Bunda, Ngoy Mani et Kisanga, W. F. P.
Burton parle d’actions du méme ordre commises par des hommes du #poyo
possédant un instrument tranchant semblable a des griffes (’herminette des
visanguka ? Des griffes métalliques comme celles des anioto?), et des
chaussures reproduisant 'empreinte du lion (BURTON, 1961, p.173). Cela
pourrait laisser supposer que cette « société jumelle » du bukasandyi possédait,
elle aussi, ses sicaires patentés.

Ce n’est pas dans Pespérance d’une réécriture d’'un roman colonial que
nous avons insisté sur ces nombreux détails macabres, mais bien pour tenter
de comprendre et de resituer l'avis d’un auteur évoquant la présence de
masques dans cette confrérie.

Th. H. Centner (1963, p.104) cite ainsi une société nuyembe en territoire
sanga (groupe affilié aux Baluba) qu’elle suppose étre en rapport avec le
buyembe (ce que je pense également). Au sein de cette confrérie, ’homme

35



36

ayant déja tué plusieurs fols était «...digne de porter le masque lion et une plume de
nduba (toucan). » 1 auteur précise que les masques étaient rares et que la plume
pouvait suffire”. Les membres de cette confrérie s’oignaient de terre rouge
sur le front et les joues. La question est alors de savoir quelle était 'apparence
de ce masque, et en quelle occasion il était porté. L’auteur ne livre
malheureusement aucune information. On peut bien str penser a certains des
masques d’homme-fauve du corpus comme ayant eu un role a jouer dans
cette société. Mais cette hypothese repose avant tout sur une facilité
comparative entre le mot « lion » et les traits carnassiers du masque. Qui plus
est, le territoire sanga est ¢loigné de la zone de production possible de telles
pieces™.

Nous penchons plutot vers cette hypothese : les masques en question
sont plutdt des cagoules identiques a celles utilisées par les anmioto. Les
masques-cagoules étaient moins a2 méme de géner une action « commando »,
nécessitant rapidité d’action et sureté du geste, qu’un masque en bois. Ce
dernier est cependant concevable si 'on considere que les « masques lions »
étaient portés lors de cérémonies de la confrérie et non lors d’opérations. 11
semblerait par ailleurs, d’apres P. E. Joset (1955) et A. Van Malderen (1935),
qu’en action les visangnka ne portaient pas de masques, tant il est vrai que, le
« pouvoir magique » du goliath, la faveur de la nuit, et les rugissements et les
empruntes de lions, suffisaient a rendre les tueurs crédibles sans ajout de cet
accessoire facial.

Il faut néanmoins préciser qu’une source mentionne un costume
d’anioto assez particulier (BOONE, n.d. Carnet Fe 179, voll). Ce
déguisement était composé d’un pectoral en bois a fonction de pare-balles,
d’une peau de léopard et d’un casque en bois peint en noir protégeant la
boite crianienne, le front et les joues, en rendant aussi le porteur
méconnaissable. Nous n’avons jamais observé un tel costume, mais sa
mention (si elle est véridique) laisse supposer qu'un masque de bois pouvait
étre utilisé lors d’actions comme celles des visanguka ou des anioto’. Si de tels
casques, de tels masques ont existé, leur fabrication devait étre laissée au
forgeron qui réalisait bon nombre d’objets de la confrérie. On peut bien sar
se demander en quoi les actions du visanguka et celles de Uanioto peuvent étre
mises en paralléle malgré la différence culturelle qui existe entre les Babali et
les Luba. En fait, bien que nous ne prétendions établir une relation au reste
improbable entre les anzoto et les visanguka, nous avons cru utile et nécessaire
de comparer les accessoires de deux sociétés ayant des activités tres

* Au sujet de cette plume, il faut noter qu’elle est le symbole en territoire luba de
mort violente. Elle est ainsi portée par tous guerrier ayant tué un ennemi. W. F. P.
Burton (1960, pl.6) a réalisé une aquarelle d’un manji (assassin professionnel) du chef
Kabongo. Ce manji portait une véritable touffe de plumes de #duba (une pour chaque
victime).

* A noter toutefois que les Sanga ne sont guére éloignés des grandes régions
minieres. O, c’est dans la zone de Jadotville / Likasi que fut observé P'existence
d’un masque tres proche des sachibongo (fig.17). On ne peut donc totalement exclure
que des Sanga soient rentrés en contact avec des représentations d’ « homme-
fauve », qui auraient pu séduire des hommes du wuyembe.

' Un autre auteur (BOUILLON, 1953, p.569) fait mention en zone kanyok-luba
(23°30 de longitude Est/ 7° de latitude Sud) de personnages costumés et masqués
qui accomplissent des actes de vengeance en profitant de 'obscurité et de I'orage
pour commettre leurs méfaits. Ce type d’agissement n’est pas sans rappeler les
actions des visangnka.



semblables. Ici la comparaison était plus fonctionnelle et matérielle que
rituelle et symbolique.

4.4. /e bulumbu

Il est extrémement risqué d’introduire ici la confrérie du bulumbn, la
société des grands devins qui, selon le mythe, releve clairement des trois
grandes sociétés luba originelles. En fait, entrée du bulumbn dans la danse
iconographique des masques d’homme-fauve repose sur un seul indice
figurant sur une des fiches techniques du masque de la fig.8. Il est
simplement indiqué que le masque était utilisé pour la divination. Il faut ici
prendre cette information avec prudence, car nous ne savons si elle fut notée
d’apres les données de Burton (qui photographia le masque), ou si elle résulte
simplement d’une hypothese personnelle d'un membre du musée de
Tervuren. Cependant, si 'on part de la possibilité que ce masque a bel et bien
été utilisé pour la divination, le bulumbu doit étre évoqué. Plusieurs raisons a
cela. La premiere est que le bulumbu est tres 1ié au bumbudye, confrérie ayant pu
utiliser des masques d’homme-fauve. Bien que les deux confréries soient
aujourd’hui distinctes, il semblerait que, par le passé, elles ne formaient
quune seule entit¢é (BURTON, 1930, p.236). Certains aspects culturels du
bulumbn marquent encore actuellement cet état de fait. Ainsi, M. H. Nooter
précise bien que les membres du bulumbu doivent étre initiés au bumbundye
(NOOTER, 1991, p.217).

La deuxiéme raison est que ces adeptes du bulumbn sont des devins
possédés par d'importants esprits de la royauté que sont les zidye. Or, il est
vrai que la symbolique des vidye les rattache de treés prés aux grands
carnassiers. Serait-il donc possible que des masques d’homme-fauve aient pu
étre utilisés dans le bulumbu ? Lhypothese est tentante mais me semble assez
peu probante. Tout d’abord, aucune source ne laisse supposer I'usage de
masques par un de ces grands devins. Ensuite, les gens du bu/umbu ne sont
pas les seuls a étre « possédés » par des widye. Ce cas de figure se présente
aussi, bien que plus rarement, chez les bambudye (idem, 1990, pp.110-111).
Compte tenu des similitudes (rituelles comme vestimentaires) qui unissent les
membres du bumbudye a ceux du bulumbu, il est possible que ce masque de la
fig.8 fut interprété comme un masque divinatoire du bulumbn, alors qu’il
relevait du bumbndye. Néanmoins, pour continuer plus en avant cette
hypothese, il faudrait encore prouver la véracité de la courte légende de la
piece de la fig.8.

5. En guise de conclusion

Si des grandes similitudes furent relevées entre les masques d’homme-
fauve et des exemplaires issus de ce que 'on pourrait appeler la zone du
mukanda (qu’il s’agisse des sachibongo ou des kakungu), il est plus difficile de
prouver que 'emprunt formel fut suivi d’un emprunt culturel. A coté d’une
interprétation iconographique trouvant sa place dans les cérémonies de
circoncision des Luba, force est de reconnaitre que I'on ne peut exclure la
possibilité que ces masques aient été utilisés dans d’autres contextes (société
d’hommes-lions, bumbudye, voire usage profane). En attente de recherches

37



38

plus approfondies, on peut émettre I’hypothese que les masques d’hommes-
fauves sont issus d’un concept méridional allochtone au monde luba, mais
qui fut bel et bien adopté par cette culture. Il est fort possible qu’ils doivent
leur arrivée dans la région des lacs du Lualaba a des hommes ayant travaillé
dans des régions minieres. A la fin des années 1920, ces personnes furent
peut-étre en contact avec des populations non congolaises, et plus
spécialement zambienne, venus dans le Sud-Est congolais pour travailler
dans les mines. Des échanges et des liens ont pu se créer, et des masques,
inconnus auparavant des Luba, ont pu alors étre découverts. De retour au
pays, ces anciens mineurs ont fort bien pu véhiculer le concept de ces
nouveaux masques, qui fut adapté et transformé pour donner les masques
d’homme-fauve.

Ceci expliquerait partiellement le style « dur », si étranger a I’art luba, de
ces oeuvres. Partant de ce principe, il n’est pas impossible que les masques
d’homme-fauve se soient trouvés une place dans des contextes qui
nécessitaient des visages « virils » et agressifs. Ils auraient ainsi répondus a
une demande potentielle d’ceuvres auxquelles les sculpteurs luba n’étaient
guere habitués. Ces masques venus du Sud agirent donc peut-étre comme un
« coup de fouet créatif » qui fit réagir quelques sculpteurs qui travaillerent et
innoverent en se basant sur le concept de ’homme-fauve. Suivant cette idée,
il est peut-¢étre vain de vouloir sélectionner un usage particulier et exclure les
autres. Il n’apparait pas invraisemblable de dire que ces masques a la
production réduite ont pu étre utilisés dans différents contextes, voire qu’un
méme masque put étre utilisé dans différentes cérémonies. Quoiqu’il en soit,
il est véritablement impossible d’exclure totalement un des quelconques
usages ici évoqués. Bien entendu, cela vaut aussi pour lutilisation la plus
humble : celle du masque profane ou de divertissement. En effet, ne peut-on
s’amuser de ce qui grogne, de ce qui est colérique ?



BIBLIOGRAPHIE
Abréviations

BJIDCC : Bulletin des Juridictions Indigénes et du Droit coutumier Congolais
CEPSI : Centre d’Etude des Problemes Sociaux Indigénes
MRAC : Musée Royal de I’ Afrigue Centrale (Lervuren, Belgiqne)

BAMERT, A., 1980, Afrika Stammeskunst In Unvald und Savanne, editions
Walter-Werlag,

BOONE, O., n.d., archives, MRAC section ethnographique.

1961, Carte ethnique du Congo : quart Sud-Est, Annales du MRAC,
série Sciences Humaines, N°37.

BOUILLON, A., 1953, « Les mammiféres dans le folklore Luba », in Zaire,
vol. VII, N°6, pp.563-601.

BOURGEOIS, A. P., 1980, “Kakungu among the Yaka and Suku”, in .African
Arts, vol. XIV, N°1, pp. 42-46 et 88.

1981, « Masques suku », in Arts d’Afrigue Noire, N°39, pp.26-41.

1984, Art of the Yaka and Sukn, Alain et Francoise Chaffin
éditeurs, Paris.

1993, “Masks and Masking Among the Yaka, Suku and related
peoples”, in Face of the Spirits, Snoeck-Ducaju & Zoon, Ghent, pp.48-56.

BURTON, W.F.P., 1930, “The Secret Societies of Lubaland, Congo Belge”,
in Bantu Studies, N°4, pp. 217-250.

1960, Notes and Watercolors of Luba Coiffures, archives de la section
ethnographique du MRAC, Tervuren.

1961, Luba Religion and Magic in Custom and Belief, Série N°8,
Sciences humaines, MRAC, Tervuten.

CAMPBELL, D., rééd. 1969, In the Heart of Bantuland, Negro University press,
New York, 1€ édition, 1922, Seeley, Service & Co, Londres.

CATALOGUE DE VENTE, 1985, Important Tribal Art, Christie’s Londres,
24 juin.

CENTNER, Th. H., 1963, L'enfant africain et ses jeux, éditions CEPSI, N°17,
Elisabethville.

39



40

COLLE, Rev. P., 1913a, ILes Baluba, Collection de monographies
ethnographiques, vol. X et XI, Bruxelles.

1913b, Sociétés secretes en Urmwa, éditions Aug. Somme, Bruxelles.

CORNET, J., 1975, L’Art du Zaire : 100 chefs d'wuvre de la collection nationale,
éditions AAIL, New York.

DECHAMPS, R., 1974, « L’identification anatomique des bois utilisés pour
des sculptures en Afrique. IV : la sculpture ‘luba’», in Africa-Tervuren, vol.
XX, 1974-1, pp. 15-21.

DELILLE, P. A, 1930, « Besnijdenis bis de Aluunda’s en Aluena’s ten
Zuiden van Belgisch Kongo », in Anthropos, vol. XXV, pp.851-858.

DE HEUSCH, L., 1972, Le roi ivre ou 'origine de ['¢tat, Gallimard, Paris.

DE ROY, M., 1945, « Les bambudye : note préliminaire », in B[IDCC, vol.
XIII, N°4, pp.93-97.

GANSEMANS, J., 1978, La musique et son role dans la vie sociale et rituelle luba,
éditions du MRAC, Série 8, N°95, pp.51-121.

HENROTEAUX, M., 1945, «Notes sur la secte des bambudye», in
BJIDCC, vol. XI1I, N°4, pp.98-107.

JORDAN, M., 1998, Chokwe !, éditions Prestel, Munich.

JOSET, P. E., 1955, Les sociétés secrétes des hommes léopards en Afrigue Noire,
Payot, Paris.

MAESEN, A., nd., Camets de terrain, Archives du MRAC (section
ethnographie).

NETTLETON, A., 1992, The Collection of W. F. P. Burton, University of
Witwatersrand, Johannesburg.

NEYT, F., 1993a, Luba : anx sources du Zaire, éditions Dapper, Paris.

1993b, “South-East Zaire : Masks of the Luba, Hemba and
Tabwa”, in Face of the Spirits, Snoeck-Ducaju & Zoon, Ghent, pp.162-181.

NOLLEVAUX, J., 1949, «La cosmogonie des Bazela », in Aequatoria, vol.
XII, N°4, pp.121-128.

NOOTER, M. H., 1991, Luba Art and Polity: Creating Power in a Central African
Kingdom, thése doctorale, Columbia University.

NOOTER, M. H., ROBERTS, A.F., 1996, Memory, Luba Art and the Making
of History, The Museum for African Art, New York, Prestel, Munich.



ORJO de MARCHOVELETTE, E. &, 1950, « Notes sur les funérailles des
chefs Ilunga Kabale et Kabongo Kumwimba (suivi de) Historique de la
chefferie Kabongo », in BJIDCC, vol. XVIII, N°12, pp.350-368.

PEERAER, S., 1932, “De Besnijdenis bij de Bene-Nsamba”, in Anthropos,
vol. XX VII, pp.525-542.

PETIT, P., 1993, Rites familianx et rites royaux : étude du systeme cérémoniel des
Luba dn Shaba (Zaire), These de doctorat, Université Libre de Bruxelles.

1996, « Les charmes du roi sont les esprits des morts », in Africa,
vol. 66, N°3, pp.349-366

PLANCQUAERT, M., 1930, Les sociétés secrétes cheg les Bayaka, Louvain.

ROBERTS, A. F., 1980, Hervic Beasts, Beastly Herves : Principles of Cosmology and
Chiefship among the Lafkeside Batabwa of Zaire, These d’anthropologie, Chicago.

SENDWE, J., 1954, «Traditions et coutumes ancestrales des Baluba
Shankadji », in Bulletin du CEPSI, N° 24, pp.87-120.

SINGLETON, M., 1989, « I’ Homme-Lion. De la métamorphose magique a
la manipulation génétique », in Cabiers du Cidep, N° 2, pp. 5-86

STUDSTILL, J. D., 1969, Trois héros luba : étude d’une épopée congolaise, mémoire
de ’'Ecole Pratique des Hautes Etudes, 5™ section, Paris.

1984, Les desseins d'arc-en-ciel : épopée et pensée chez les Luba du Zaire,
éditions du CNRS, Patis.

TASTEVIN, Rev. P., 1938, Cours donnés a I'Institut Catholique de Paris,
Congrégation du Saint-Esprit, Archives de Chevilly-Larue, Cours 19 : Sociétés
secrétes du Bulye et du Bu Lundu.

THEEUWS, T., 1960, « Naitre et mourir dans le rituel luba », in Zaire, vol
X1V, N°2-3, pp.115-173.

1962, De Luba-Mens, Annales du MRAC, Tervuren

TURNER, V. W., 1952, The ILozi Peoples of North-Western Rhodesia,
International African Institute, West Central Africa (part III), Oxford
University Press.

VAN MALDEREN, 1935, « Crimes et superstitions indigenes : la secte des
‘vizanguka’ », in B[IDCC, vol. 111, N°1, pp.22-24.

1937, « Crimes et superstitions indigeénes : secte du Bulye », in
BJIDCC, N°5, pp.158-161.

VERHULPEN, E., 1936, Baluba et balubaisés du Katanga, 1 avenir belge,
Anvers.

41



42

VRYDAGH, P. A., 1967, Lettre manuscrite, archives du MRAC (non
numérotée).

1968, «Trois masques tonga », in Objets et Mondes, vol. VIII,
tascicule 3, pp. 227-232.

1977, “Makisi of Zambia”, in African Aris, vol. X, N°4, pp.12-
19.

1990, « Sachihongo : un masque mbunda et mbalango d’Angola
et de Zambie », in de [art négre a art africain : 1" collogue sur les arts d’Afrique
noire, collectif, éditions Arts d’Afrique Noire, Arnouville, pp.49-57.

WOMERSLEY, H., 1984, Legends and History of the Luba, Crossroads Press,
Los Angeles.



