
La part indomptée :
Les masques d’homme-fauve des Luba

Julien VOLPER
MRAC Tervuren



Il existe un type de masque assez connu du public mais dont l’étude ne 
fut jamais véritablement entreprise. Souvent appelés « masques lions » par les 
spécialistes, ils sont à l’opposé de l’idée généralement conçue de l’art luba.

Il  n’est pas ici  question de visages doux et féminins perdus dans de 
lointaines, de si lointaines pensées oniriques. Ici les yeux sont ouverts, et ne 
rêvent  plus,  n’ont  peut-être  jamais  rêvé.  Les  traits  sont  masculins  autant 
qu’animaliers.  Les  muscles  sont  tendus,  crispés  par  une  dureté  que  peut 
atteindre le fauve, mais aussi hélas, trop souvent, l’Homme. 

Ces  masques  sont  peu  nombreux  dans  les  collections  publiques  et 
privées,  ils  apparaissent  comme  une  vision  violente  au  milieu  d’un  art 
« domestiqué »  par  son  raffinement.   Ils  sont  le  mauvais  rêve,  la  part 
perturbatrice d’une esthétique paisible communément acceptée.  

1. Question d’aspect et de styles 

Si  l’on  examine  les  œuvres  de  cet  article  dans  le  détail,  on  se  rend 
compte  que  des  différences  formelles  existent,  et  ce  malgré  des  traits 
communs comme le caractère apparemment féroce et la pilosité postiche. Au 
sujet de cette dernière, six d’entre eux (fig.1-4, et fig.9-10) la représentent à 
l’aide de poils d’animaux (peut-être des poils de singe ou de chèvre), et cinq 
autres (fig.5-8, et fig.11) usent de fibres et de poils.  Les deux exemplaires 
restants  (fig.12-13)  étant  désormais  glabres,  il  est  difficile  de  savoir  quels 
furent les matériaux utilisés, bien qu’on puisse supposer que les créateurs de 
ces masques firent usage de fibres et de poils comme pour celui de la fig.11, 
qui leur est apparenté. 

Pour ce qui est de l’essence, deux exemplaires furent analysés par R. 
Dechamps  (fig.4  et  fig.10).  Le  bois  s’avéra  être  le  même  pour  les  deux 
masques : du ricinodendron 1. A l’exception du masque de la fig.3, pour lequel 
l’essence est peut-être différente, nous dirions que la majorité des masques 
d’homme-fauve  que  nous  avons  pu  voir  de  près  semblent  réalisés  en 
ricinodendron. Cependant, il est d’autres détails d’ordre formel qui poussent à 
véritablement distinguer ces masques entre eux, et à les classer en différentes 
catégories à connotations plus stylistiques. 

1.1. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 1 

Nous regroupons dans cette catégorie un ensemble de trois masques 
(fig.1-3) qui se caractérisent par une bouche très lippue, dont une présente un 
philtrum (fig.2) qui se retrouve sur les pièces de la catégorie 3 (fig.9-10). Les 
oreilles des trois exemplaires sont assez épaisses et en arc de cercle, ce qui 
donne l’impression qu’elles sont décollées. Par ailleurs, le nez est identique et 
il  se  caractérise  par  une  arête  nasale  marquée  et  des  ailes  très  fines.  La 
disposition chromatique est similaire.  Ainsi,  le blanc de kaolin se retrouve 
principalement  sur  l’arrière  du  crâne  et  autour  des  yeux.  Toutefois,  cette 
disposition existe aussi sur des masques des catégories 2 et 3 (fig.6 et fig.10 
pour exemples)2.

1 Le ricinodendron est clairement privilégié par les Luba lors de la création de masques 
car il est particulièrement léger et facile à travailler.

2



Fig. 1. Collection privée. H.  31cm.
Archives photographiques du MRAC

(cliché non numéroté)

    

       Fig. 2. 
           Collection C. H. Pirat. 

          H. 36cm. Largeur : 29cm

     Fig. 3. Collection du Linden 
Museum de Stuttgart 
   (N°inv. F. 53.355L). 

    H. 31cm. Largeur : 20cm.

2 L’exemplaire  de  la  fig.3,  est  le  seul  des  catégories  1  à  3  (qui  se  différencient 
clairement de la quatrième catégorie) à avoir pour couleur dominante le noir (qui, en 
revanche, est une constante des masques de la quatrième catégorie).

3



1.2. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 2 

Les cinq masques de cette catégorie (fig.4-8) se distinguent surtout par 
la forme de leur nez : très large, épaté, et aux ailes colorées de blanc de kaolin 
(exception faite de la fig. 8). 

 Fig. 4. Collection du MRAC 
(N°inv.EO.1957.8.1).

H. 31,5cm. Largeur : 17cm. Poids : 610grs

      Fig. 5. Collection privée. 
    Archives photographiques 

   du  MRAC (N°inv. AP.0.0.44906)

Ceux des fig.5 et fig.7 sont assez similaires. Ils possèdent le même type 
de postiche en fibres et des sortes de longues nattes (plus achevées sur la 
fig.7) qui semblent fixées à l’arrière du crâne sur la face interne. Le masque de 
la  fig.6  se  rapproche  aussi  très  fortement  de  ces  deux  exemplaires. 
Cependant, la forme du crâne en « coiffe de cardinal » est ici très particulière. 
Pour ce qui est de celui de la fig.4, le cas est assez original. On pourrait croire 
dans un premier temps que ce masque,  par la  forme de ses  oreilles  et  la 
présence de la barbe postiche en poils, se rapproche de ceux de la catégorie 1. 
Pourtant,  la  forme  du  nez  épaté  et  les 
pommettes peu rondes, se retrouvent sur les 
exemplaires de la catégorie 2 et non sur ceux 
de la catégorie 1 qui sont assez joufflus et ont 
le  nez fin.   Si  pour  ces  raisons  nous  avons 
classé  ce  masque  dans  la  catégorie  2,  cela 
montre aussi qu’il est extrêmement difficile de 
distinguer des catégories nettes au sein de cet 
ensemble  de  masques ayant  en commun de 
nombreux éléments. 

                         Fig. 6. Collection Schaedler (en 1985). H. 50cm.
          Image extraite de Catalogue de vente, 1985, lot 69. 

4



Trois  des  masques  de  la  catégorie  2 
sont d’un grand intérêt (fig.5, fig.7 et fig.8), 
car ils nous sont connus par des photos de 
terrain  réalisées  par  W.  F.  P.  Burton 
possiblement  dans  les  années  1930.  Le 
premier  cliché  (fig.5)  fut  pris  dans  la 
chefferie  de Lubembei,  près  de la  mission 
de  Mwanza.  Au dos  de la  photo originale 
(NETTLETON, 1992, p.4) W. F. P. Burton 
écrivit que ce masque aurait pu être acheté 
pour 30 francs mais que sa taille faisait qu’il 
aurait  coûté  bien  plus  en  caisse  et  en 
expédition3. Ce document est pourtant riche 
d’enseignements. 

Fig. 7. Archives photographiques du MRAC 
(N°inv. EP.0.0.2491)

Bien  que  l’on  ne  voie  pas  le  visage  du  porteur,  le  développement 
musculaire filiforme pourrait laisser supposer qu’il s’agit d’un adolescent ou 
d’un jeune adulte (entre 15 et 20 ans). Par ailleurs, la manière dont le jeune 
homme porte le masque est assez étrange car il semble le tenir par quelque 
chose (un gorgerin ?) dissimulé sous les fibres. Ceci constitue un point  de 
détail  important.  En  effet,  il  fut  relevé  que,  bien  souvent,  les  masques 
d’homme-fauve ne présentaient aucun système de fixation pour les maintenir 
véritablement sur la tête du porteur4. En revanche, ces masques recouvrent 
bien  le  haut  crâne,  les  tempes,  et  les  joues  du  porteur,  et  possèdent 
majoritairement un gorgerin très ample. Si la calotte en bois permet de faire 
tenir ces masques sur le crâne, elle ne permet pas de faire de mouvements, 
l’équilibre du masque ainsi posé étant très incertain. Néanmoins, si le masque 
est tenu par des mains fermes, il peut rester bien en place. Cela expliquerait 
les nombreuses traces d’usure sur tout le pourtour de certains de ces masques 
et particulièrement sur le gorgerin.  Si  rien n’exclut  que les mains puissent 
aussi  saisir  le  pourtour  du masque,  le  gorgerin  semble  pourtant  le  mieux 
adapté.                                        

3 Nous savons qu’un collecteur  anonyme ne s’est  pas  embarrassé  de  ces  détails 
pratiques, puisque ce masque figure maintenant dans une collection privée.
4  Certains exemplaires nuancent cette observation qui ne se veut pas être une règle 
intransigeante.  En  effet,  l’exemplaire  de  la  fig.1  ne  semble  pas  posséder  cet 
appendice,  et  celui  de  la  fig.10,  qui  possède  un  gorgerin,  arbore  aussi  quatre 
perforations d’attache sur ses rebords. Il est possible que ce dernier cas de figure se 
rencontre  aussi  sur  d’autres  exemplaires  comme  celui  de  la  fig.6  que  nous  ne 
connaissons que par une photographie ayant un angle très sélectif et esthétisant qui 
empêche de voir ses rebords. Par ailleurs, bien que sur l’ensemble des masques luba 
l’on puisse dire que ce gorgerin est caractéristique des masques d’homme-fauve, il 
faut  préciser  qu’il  existe  un très ancien masque d’aspect  différent  qui  arbore cet 
appendice.  Cet  exemplaire  (voir  NOOTER,  2002,  fig.163),  collecté  par  F. 
Stuhlmann  à  Tabora  à  la  fin  de  l’année  1890,  est  actuellement  conservé  à 
l’Ethnologisches Museum de Berlin.

5



En effet, la barbe fournie dissimule l’artifice aux yeux du spectateur qui 
ne peut voir ni le gorgerin, ni les mains le saisissant. A ce sujet, nous pensons 
que le double gorgerin observable à la fig.4 constitue une variante utilitaire, 
dans  la  mesure  où  l’espace  entre  les  deux  protubérances  peut  vraiment 
permettre de saisir le masque à pleines mains, et favoriser une meilleure prise.

Un autre cliché (fig.7) fut pris (dans les années 1930’ ?) au village de 
Kalembe de la chefferie de Ngoy Mani (territoire de Mwanza). S’il ne permet 
pas  de  confirmer  la  question  du  port  du  masque,  il  semble  cependant 
renforcer  prudemment  l’hypothèse  selon  laquelle  ces  masques  furent  en 
contact avec des adolescents ou des jeunes hommes5. 

5 Si l’on regarde les jambes et les mains de celui qui tient le masque, on se rend 
compte de l’impression juvénile que dégagent les membres. Toutefois,  il pourrait 
aussi  s’agir  d’un jeune « boy »  de Burton qui  lui  prêta  assistance pour réaliser  la 
photographie.

6



Fig. 8. Archives photographiques du MRAC 
(N°inv.EP.0.0.2489)

Le dernier  cliché (fig.8)  est riche d’enseignements.  Si  l’on observe le 
paysage et les jambes de la personne tenant le masque, on se rend compte 
que la  photographie  fut  prise  au même endroit  et  certainement au même 
moment  que  celle  de  la  fig.7.  Pourtant,  ces  deux  masques  du  village  de 
Kalembe sont résolument différents. Pour aller plus loin, l’exemplaire de la 
fig.8 ne se rapproche pas vraiment des autres masques du corpus. S’il partage 
quelques caractéristiques générales des masques d’homme-fauve (forme des 
oreilles,  pilosité,  dents  pointues,  gorgerin),  il  se  distingue  des  autres 
exemplaires par trois aspects majeurs : forme quadrangulaire de la bouche et 
des yeux, nez très conique et légèrement évasé au niveau des narines. On a 
l’impression  en  le  regardant  de  se  retrouver  devant  un masque tanzanien 
(zaramo, hehe ou bena par exemple) ou zambien (tonga) qui aurait été mâtiné 
d’éléments  propres  aux  masques  d’homme-fauve.  De  fait,  son 
rapprochement avec la catégorie 2 est surtout lié à son lieu de collecte et à sa 
taille  imposante  qui  le  rapproche  du  masque  de  la  fig.7,  pour  le  reste  il 
apparaît véritablement comme difficilement classable.  

1.3. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 3 

Deux masques (fig.9-10) sont ici concernés. Il  s’agit d’exemplaires se 
rapprochant fortement des catégories précédentes, mais qui possèdent des 
caractères formels spécifiques empêchant de les classer ouvertement dans les 
catégories 1 ou 2. 

L’exemplaire de la  fig.9 est  peut-être le  plus étrangement conçu.  En 
effet,  il  s’agit  d’un  masque  semi-heaume pourvu  de  deux  courtes  jambes 
encadrant le visage. La fonction de ces membres est peut-être analogue à 
celle des gorgerins des autres exemplaires : proposer une saisie pour les mains 
du porteur. Par ailleurs, ce masque n’arbore pas vraiment la couleur rouge si 
caractéristique.  Cependant,  cette  particularité  est  peut-être  le  résultat  d’un 
« nettoyage »  subi  en  Europe.  Il  est  possible  de  rapprocher  ce  masque 

7



d’autres  pièces  du  corpus,  dans  la  mesure  où  il  présente  le  même  type 
d’oreille que les masques de la catégorie 1 et qu’un masque de la catégorie 2 
(fig.4). La bouche avec la « langue »6 sortant comme celle d’un fauve haletant 
et  la  démarcation  du  philtrum se  retrouvent  sur  le  second  masque  de  la 
présente catégorie (fig.10). Le nez aux ailes fines pourrait rappeler celui que 
l’on  observe  sur  les  masques  de  la  catégorie  1,  mais  l’arête  nasale  est  ici 
beaucoup moins  saillante,  plus épaisse.  D’après une indication  invérifiable 
(BAMERT, 1980, p.266), la pièce de la fig.9 proviendrait de la chefferie de 
Ngoy Mani (territoire de Mwanza). 

Fig. 9. Collection Verheylen-Weghen (en 1971). 
Image extraite de BAMERT, 1980, p. 267. 

H. 30,5cm. Largeur : 29,8cm

Lors de nos recherches au MRAC durant l’année 2006,  nous avions 
découvert  dans les  archives  que le  masque de  la  fig.10  fut  acheté  par  A. 
Maesen à la foire du colon de Kamina pour 300 frs au début des années 
1950.  Il  constitue  certainement  l’œuvre  du  corpus  pour  laquelle  nous 
disposons  des  informations  les  plus  complètes.  Ce  masque  se  différencie 
clairement des autres au niveau du traitement de sa coiffure. Il est en effet le 
seul à avoir une véritable crinière de poils implantée sur le sommet du crâne. 
Par ailleurs, la partie blanche de la calotte crânienne est décorée de motifs en 
triangles isocèles affrontés semblables aux triangles du diadème  nkaka  que 
portent les membres de certaines confréries comme celle du bumbudye ou du 
bulumbu. En fait, il est fort possible que la crinière ne soit rien d’autre que la 
touffe  de  poils  qui  se  rattache  souvent  au  diadème  nkaka.  Cette 
représentation  du  diadème ne  se  retrouve  sur  aucun  autre  exemplaire  de 
masques d’homme-fauve. Le type de nez est aussi particulier : son aspect très 
épaté le rapproche de celui des masques de la catégorie 2, mais les ailes sont 
mieux dessinées, semblables en cela aux masques de la catégorie 1. En fait, si 
les  ailes  du  nez  étaient  un  peu  moins  larges,  le  nez  serait  parfaitement 

6 Nous mettons le terme entre guillemets, car l’appendice en question se situe en 
dessous des dents ! D’un point de vue purement anatomique, il pourrait s’agir d’une 
représentation hypertrophiée du frein labial.

8



identique  à  celui  de  la  fig.9  de  la  catégorie  3  qui  présente  le  même  cas 
intermédiaire entre les catégories 1 et 2. 

Pour le reste, la répartition des couleurs est semblable à celle que l’on 
observe généralement pour ce type de masque (exception faite de la fig.3 et 
des masques de la catégorie 4 : blanc autour des yeux7 et sur la calotte, rouge 
pour le reste du visage.

Comme dit précédemment, la bouche se distingue par le marquage du 
philtrum,  et  la  présence  sur  la  lèvre  inférieure  de  l’appendice  que  nous 
appelons « langue » (comme sur l’exemplaire de la fig.9)8.  Les oreilles  sont 
identiques à celles de la fig.9. Les pommettes sont assez rondes, moins que 
celles que l’on observe sur les masques de la catégorie 1, et se rapprochent de 
celles que l’on observe sur l’autre exemplaire de la catégorie 3. 

D’après A. Maesen, l’exemplaire de la fig.10 fut réalisé par un sculpteur 
du nom de Ngoy Musinga habitant à Kalengula (non localisé), village de la 
chefferie Ilunga Mwile. L’artiste utilisa le bois  mukusu (nom vernaculaire du 
ricinodendron) pour réaliser ce masque.  

Il est possible, bien que les exemplaires ne soient pas rigoureusement 
identiques  que le masque de la fig.9 
fut aussi réalisé par Ngoy Musinga qui 
aurait  apporté  une  nouveauté 
stylistique,  le  modelé  de  l’orifice 
buccal,  qui n’existe pas sur les autres 
modèles.  Suivant  cette  idée  on  peut 
aussi  imaginer  que  les  exemplaires 
arborant  isolément  la  « langue »  et  le 
philtrum furent sculptés par ce même 
artiste ou par un de ses disciples (fig.2 
et fig.7) 

Fig. 10. Collection du MRAC 
(N°inv.EO.1953.74.7535). 
H. 42cm. Largeur : 25cm. 

Le diadème nkaka qu’arborait initialement 
le masque a maintenant presque disparu

S’il était avéré que le nom de Ngoy Musinga est bel et bien associé à ces 
divers masques, la datation des photographies9 des fig.7 et fig.8, ainsi que le 
moment de collecte de l’exemplaire de la  fig.10,  tendraient à prouver que 
l’artiste a oeuvré dans les années 1930 (début 1940 ?) jusqu’aux années 1950 
en  reprenant  une  tradition  plastique  peut-être  un  peu  plus  ancienne.  Les 
localisations  de  collecte  Ngoy  Mani  (fig.9)  et  Kalembe  (fig.7  et  fig.8), 
différentes du lieu où semble avoir vécu Ngoy Musinga (Kalengula), laissent 
à penser que ce sculpteur, ou peut-être un de ses disciples, a été amené à se 
7 Sauf pour la fig.5 dont les marques blanches sont placées au dessus des yeux.
8 On retrouve isolément ces éléments plastiques sur deux masques des catégories 1 
et 2. L’exemplaire de la fig.2 présente un philtrum, et celui de la fig.7 arbore une 
« langue ».
9 En ce qui concerne celui de la fig.8 (photographié au même endroit et au même 
moment que celui de la fig.7). La fiche technique indique une date : 06 juin 1940. 
Toutefois, ce à quoi elle fait référence n’est pas très clair. Il pourrait s’agir aussi bien 
du  jour  de  la  prise,  que  du  jour  de   l’enregistrement  de  la  fiche  au  Musée  de 
Tervuren.

9



déplacer10. Si l’on considère que le masque récolté par A. Maesen fut acheté à 
la foire  du colon de  Kamina,  on  peut  aussi  dire  que  cet  artiste  avait  une 
volonté de faire reconnaître son travail par delà son secteur d’activité local.  

1.4. Les masques d’homme-fauve de la catégorie 4 

Les  fig.11-13  se  situent  un peu en marge  du corpus  précédemment 
étudié.  Bien  que  reprenant  le  concept  de  l’homme-fauve,  ces  masques 
l’expriment différemment. Tout d’abord, ils privilégient la couleur noire alors 
que sur les autres masques, excepté celui de la fig.3, la couleur rouge domine. 
Par  ailleurs,  ils  se  distinguent  par  la  présence  de  « peintures  faciales » 
représentées par des incisions emplies  de kaolin.  Ces motifs,  qui couvrent 
entièrement  le  front  des  masques,  se  retrouvent  aussi,  parfois,  sur  les 
pommettes (fig.11 et fig.12).

Les  fig.11  et  fig.13  relèvent  très  clairement  de  la  même conception 
plastique. Le nez est fin et droit comme le mufle d’un félin ou d’un canidé, et 
les ailes ont très peu de relief. Les oreilles sont similaires et sont du type de 
celles  de  la  catégorie  111.  La  bouche  est 
fine  et  affiche  une  petite  moue 
« méprisante », les dents sont très visibles, 
taillées  « férocement »  en  pointe.  Les 
pommettes ne sont pas du tout rebondies, 
et  le  long  gorgerin  incurvé  se  démarque 
clairement  du  visage  plus  étroit,  à  la 
différence  de  ceux  observables  sur  les 
pièces  des  classements  précédents. 
Concernant  le  port,  on  notera  qu’ils 
possèdent de nombreux trous de fixation, 
allant  d’une  oreille  à  l’autre,  sur  le 
pourtour supérieur. 

Fig. 11. Collection privée. H. 52cm. 
Image extraite de  NEYT, 1993b, p.162.

Cependant, il  est difficile  de savoir si ces orifices ont servi à fixer le 
masque sur la tête du porteur, s’ils servirent à attacher la « crinière » de fibres, 
ou s’ils eurent un double usage. La présence du grand gorgerin préhensible 
nous ferait plutôt penser que les perforations ont surtout servi à attacher la 
« crinière ». 

10 La question de l’existence d’un disciple de Ngoy Musinga ou d’un autre atelier 
contemporain  de  celui  de  Ngoy  Musinga  peut  raisonnablement  se  poser  si  l’on 
prend  en  considération  les  grandes  différences  existantes  entre  deux  masques 
relativement  dissemblables  mais  photographiés  en  un  même  lieu,  en  un  même 
moment (fig.7 et fig.8). 
11 Les épaisses  oreilles  en arc de cercle  sont  les  plus  courantes  sur  les  masques 
d’homme-fauve.  En  effet,  on  les  rencontre  sur  des  exemplaires  des  quatre 
catégories.

10



L’exemplaire  de  la  fig.12,  bien  que  relevant  du  même  concept 
idéoplastique,  est  très  différent  des  deux  autres.  D’un  point  de  vue  des 
peintures faciales, il se rapproche incontestablement de celui de la fig.11. En 
effet, ces masques présentent des peintures sur les pommettes ayant le même 
motif  en  triangles  isocèles  striés  et 
accolés.  Par  ailleurs,  le  motif  en 
« éventail » au milieu du front se retrouve 
sur  les  deux  exemplaires.  Pourtant  les 
similitudes  s’arrêtent  là,  car  celui  de  la 
fig.12  présente  un  type  d’oreilles  très 
particulier,  qui  n’existe  sur  aucun  des 
exemplaires de masques d’homme-fauve. 
La bouche non percée pourvue de dents 
non taillées est aussi très atypique. En fait 
ce masque à la dentition très humaine et 
dépourvu  de  sa  parure  semblerait 
difficilement classable parmi les masques 
d’homme-fauve si on ne le comparait pas 
avec ceux des fig.11 et fig.13.

                               Fig.12. Collection M. L. Felix 
                                                (N°inv. FX 000476). 

                               H. 41cm. Largeur : 19cm. 
Poids :400grs 

L’orifice  nasal  triangulaire  présente  des  ailes  peintes  et  une  arête 
parcourue d’un trait  blanc. Si les ailes peintes de ce nez vaguement épaté, 
rappellent  celles  des exemplaires  de la catégorie 2, elles se démarquent en 
revanche du type léonin des autres masques de la catégorie 4. Par ailleurs, 
celui de la fig.12 ne présente aucun  trou 
de fixation pour les cils postiches (bien 
qu’il en ait pour les sourcils), ce qui est 
curieux.  Enfin,  il  faut  noter  qu’il  est 
certainement  le  seul  à  posséder  des 
trous de fixation sur le gorgerin et sur 
tout le pourtour du masque (leur usage 
voulu est ici indiscutable). Ceci nous fait 
dire que ce masque est certainement une 
œuvre assez récente et qu’elle est peut-
être  inspirée  d’un  autre  exemplaire, 
comme  celui  de  la  fig.11,  tout  en 
comportant  certaines  innovations 
plastiques et fonctionnelles.

Fig. 13. Collection du Africana Museum 
de Johannesburg (N°4179). 

Archives photographiques du MRAC 
(cliché non numéroté).

Les  masques  de  la  catégorie  4  semblent  donc  véhiculer  la  même 
conception de l’homme-fauve et partagent des détails formels avec les autres 
masques  relevant  de  cette  typologie :  forme  d’oreilles,  localisation  de  la 

11



pilosité factice, dents pointues, présence du large gorgerin. Cependant, nous 
ne  disposions  d’aucune  information  permettant  de  les  localiser.   Le  seul 
élément éventuellement utilisable résiderait dans les peintures faciales. 

En  effet,  ces  dessins  sont  assez  semblables,  par  les  motifs  et 
l’emplacement choisis, avec ceux qu’arboraient par le passé (première moitié 
du XXème siècle) des membres du  mbuli de la région de Malemba Nkulu 
(fig.14). Je ne connais pas de véritables équivalents picturaux dans d’autres 
endroits  du Katanga.   Aussi,  je  pense  qu’il  est  possible  que ces  masques 
proviennent de la région de Malemba Nkulu. Ces exemplaires se situeraient 
donc plus au Sud que les autres masques d’homme-fauve pour lesquels nous 
disposons de noms de localités.

Fig. 14. « Femme Mumbuli – initiée » 
photographiée dans la région de Nkulu (Malemba Nkulu).

Archives photographiques spiritaines de Paris
(N°inv. CSSP S. 104). Photographie non datée

(vraisemblablement 1ère moitié du XXème siècle). 

Ceci étant dit, il nous reste encore à évoquer une question qui concerne 
tous les masques d’homme-fauve : d’où vient le concept qui amena à réaliser 
ces oeuvres ? 

Ces masques aux traits ouvertement carnassiers et à la pilosité sauvage 
et fournie n’ont pas de véritable équivalent  en territoire congolais.  S’il  est 
toujours  possible  d’imaginer,  en  marge  d’une  production  artistique,  un 
ensemble de masques qui seraient le fruit de la créativité outrancière d’un ou 

12



de plusieurs  artistes,  une investigation  en territoire  zambien  m'a  amené à 
penser que l’origine de la représentation de l’homme-fauve n’était peut-être 
pas sortie d’un néant conceptuel. 

2. Réflexion sur l’origine plastique 

La  fiche  documentaire  de  la  fig.13  apporte  quelques  annotations 
intéressantes. Il semblerait que la photographie de ce masque fut présentée à 
Yeta III, roi des Lozi, qui le nomma nyachihande. Le fait que le souverain l’ait 
identifié,  laisse  à  dire  que  ces  objets  étaient  connus  par  les  Lozi  (un 
groupement du Nord-Ouest de la Zambie). Le problème est que ce masque 
est clairement de facture luba. Il  est donc fort possible que les Lozi aient 
connu des oeuvres analogues et que le roi ait donné ce nom après une rapide 
comparaison. Or, dans la province du Barotse (où se trouvent les Lozi), il 
existe des masques, connus sous le nom de sachihongo (fig.15), qui sont utilisés 
par les groupes dits mbunda et old mbunda, ainsi que par certains de leurs 
voisins (voir VRYDAGH, 1990). 

D’après V. W. Turner, les Mbunda sont des « lozïsés », qui par le passé 
parlaient  un  dialecte  luba.  Les  masques  dits sachihongo,  dont  le  terme 
nyachihande constitue peut-être un barbarisme ou une variante dialectique, ont 
une apparence voisine  de  celle  des masques  d’homme-fauve12 (TURNER, 
1952, p.10). En effet, ils possèdent des dents carnassières, un front bombé, et 
des  pommettes  très  rebondies  sur  certains  modèles.  Par  ailleurs,  le  sillon 
naso-génien  est  très  visible  sur  certains  exemplaires  tout  comme  il  est 
accentué sur certains masques d’homme-fauve (fig.2 et fig.3 par exemple). 
Bien sûr, des différences existent. Ainsi, les masques sachihongo affichent une 
pilosité peu outrancière qui se limite à 
une  barbe  de  fibres  assez  classique. 
Quant  au  sommet  du  crâne,  il  ne 
présente  pas  de  poils  ou  de  fibres 
mais bien un large éventail de plumes. 
Enfin  et  surtout,  les  masques 
sachihongo sont  des  masques  faciaux 
qui  ne  possèdent  pas  de  larges 
gorgerins,  et  qui  sont  attachés  au 
visage du porteur. 

        Fig. 15. Masque sachihongo des Mbalango 
  (groupe affilié aux Old Mbunda) 

Ancienne collection Epstein. H. 43 cm. Image
extraite de VRYDAGH, 1990, fig.8

La tradition des masques dits  makisi (dont relèvent les  sachihongo)  est 
assez  ancienne,  et  daterait  du  XVIIème  siècle,  bien  avant  les  premières 
migrations au XIXème siècle de ceux que l’on appelle les Old Mbunda (les 
premiers  mbunda  à  migrer  qui  se  rapprochèrent  des  Lozi).  Ces  makisi 
auraient été apportés par les envahisseurs lwena (VRYDAGH, 1990, p.49). Si 

12 Il faut toutefois relever que, d’après Vrydagh (1967), aucun masque  makisi n’est 
connu sous le nom de nyachihande. Ceci pourrait renforcer l’hypothèse visant à dire 
que cette dénomination serait bien un barbarisme fondé sur le mot sachihongo. 

13



l’on considère l’affinité formelle entre ces  makisi et les masques d’homme-
fauve, et si l’on prend en compte l’ancienneté des premiers par rapport aux 
seconds, on peut donc supposer que les masques d’homme-fauve constituent 
une  adaptation  locale  et  récente  du  sachihongo.  Si  un  apport  mbunda  est 
envisageable,  les  raisons  du  déplacement  du  concept  vers  une  région 
relativement distante sont peu claires. Nous possédons néanmoins dans le 
corpus un masque assez curieux apparu récemment sur le marché parisien 
(fig.16).  Ce masque,  s’il  se  rapproche des masques d’homme-fauve par sa 
disposition  chromatique  et  son  petit  gorgerin,  est  d’un  style  pourtant 
résolument différent. Ainsi, il ne présente pas la pilosité qui, avec les dents, 
contribue  fortement  à  donner  un  caractère  « animal ».  Bien  que  se 
rapprochant par le coloris de certains masques d’homme-fauve, il se distingue 
de  ce  groupe  par  divers  aspects.  Ainsi,  sa  finesse  d’oreilles  et  d’yeux,  sa 
bouche petite et pincée, ou encore son nez court et pointu, lui donnent un 
aspect plus humain et, oserai-je dire,  plus féminin. Par comparaison, nous 
dirons  que ce  masque  semble  mêler  des  éléments  de  masques  d’homme-
fauve (coloris, taille imposante, absence de perforations d’attache), et d’autres 
éléments  (oreilles,  bouche,  nez,  yeux)  plus  proches  de  certains  masques 
féminins,  comme  le  pwo,  que  l’on  trouve  chez  les  Tshokwe,  et  d’autres 
groupes plus ou moins affiliés.  Le nez pointu trouve quelques ressemblances 
avec  celui  de  certains  masques  d’un  style  lunda-luba.  Sur  ces  quelques 
suppositions, nous pensons que l’origine de ce masque est à rechercher dans 
une région à l’Ouest du Lualaba, frontalière du Sud Katanga et de la Zambie, 
où les divers éléments plastiques mentionnés auraient pu se mêler. Un indice 
indiquant un rapprochement avec le Nord-Ouest de la Zambie est possible 
via l’inscription qui se trouve inscrite au crayon sur le menton du masque. 
Elle peut se lire de deux manières :
 

Fig. 16. Collection Privée / Anciennement Galerie Valluet.
H. 38cm. Largeur : 29cm. Poids : 1600grs

1) « Sultani of Uguha »,       
2) « Sullow of Uguha ».                  

14



Si « Sultani of Uguha » (chef de l’Uguha) était retenu, on pourrait supposer que 
l’objet a été collecté par un missionnaire anglophone (comme cela était le cas 
pour W. F. P. Burton) qui œuvrait dans la région des Lacs du Lualaba jusqu’à 
Kinda  au  Sud  (localisation  géographique  des  missions  évangéliques 
anglophones  du Katanga)  en territoire  katangais  (Uguha).  Le missionnaire 
jugea  peut-être  bon  de  relever  le  rôle  ou  le  caractère  du  personnage 
représenté par le masque. En revanche si « Sullow of Uguha » était la véritable 
phrase, le fait  que le terme « sullow » n’existe pas mais qu’il  puisse être un 
barbarisme de swallow (engloutir, avaler), pourrait indiquer que le nom a été 
marqué phonétiquement par un non-anglophone, ayant eu l’information d’un 
autochtone anglophone. Ce cas aurait pu se présenter avec un administrateur 
belge ayant travaillé à la frontière politique de la Zambie et de la RDC, par 
exemple en territoire ndembu (sous-groupe lunda).  On peut donc supposer 
que le masque de la fig.16 constitue un cas de déplacement vers le Nord du 
sachihongo,  et  que le  concept du masque de l’homme-fauve a  commencé à 
prendre forme au Sud-Est de la RDC. Cependant, il est difficile d’expliquer 
pourquoi les artistes luba des régions de Malemba Nkulu, de Mwanza ou de 
Ilunga  Mwile  se  rapprochèrent  du  modèle  original  sachihongo tout  en 
sublimant  le  caractère  agressif  et  « sauvage ».  Une  explication  demeure 
néanmoins  plausible.  La  confrontation  de  différents  univers  plastiques  et 
artistiques en un lieu de grande mixité culturelle.  Ce cas a pu se présenter 
dans une cité comme Jadotville / Likasi (zone de Panda), ville minière créée 
de toutes pièces dans laquelle des hommes d’horizons très diversifiés (RDC, 
Tanzanie, Zambie, Angola) furent réunis pour des raisons professionnelles. 
De fait, il existe un cliché photographique réalisé en 1929 (fig.17) dans cette 
région minière de Panda (quelques kilomètres au Sud de Likasi) qui montre 
un  enfant  portant  devant  son visage  un  masque d’un  type  rappelant  très 
clairement  un  sachihongo (exception 
faite des yeux peints). Considérant ce 
document, on peut imaginer que des 
travailleurs  venus  de  Zambie  n’ont 
pas seulement amené leur savoir-faire 
d’excavateur,  mais  aussi  une idée  de 
masque  qu’ils  communiquèrent  à 
d’autres  mineurs se trouvant  dans la 
région.  Or, l’on sait  que les mineurs 
constituaient  une  véritable  fratrie  et 
allaient  même  jusqu’à  utiliser  un 
dialecte qui leur était propre. Il n’est 
donc  pas  invraisemblable  d’imaginer 
aussi  des  échanges  de  concepts 
plastiques et culturels. 

Fig. 17. Archives photographiques du MRAC 
(N°inv.EP.2007.4.1)

Ceci étant dit, il reste à évoquer un dernier type de masque qui pourrait 
trouver  sa  place  dans  le  concept  que  véhicule  sachihongo et  les  masques 
d’homme-fauve.  

15



Il existe dans l’aire culturelle yaka et suku un type de masque répondant 
au nom de kakungu (fig.18) Il arbore souvent les couleurs rouge et blanche, a 
souvent des pommettes très rebondies, et a 
des  dents  pointues  et  apparentes.  De plus 
certains exemplaires ont des trous au niveau 
des  sourcils  servant  à  fixer  une  pilosité 
postiche.  Ces  points  de  ressemblance 
formelle sont assez troublants, et il n’est pas 
exclu  que  le  déplacement  du  concept 
plastique se soit  effectué dans cette région 
éloignée  de  l’Ouest  congolais  par 
l’intermédiaire  de  groupes  lunda  qui 
diffusèrent  de  nombreux  traits  culturels 
(comme le  rituel  de  circoncision  mukanda) 
du Nord-Ouest de la Zambie et du Sud-Est 
congolais en « envahissant » la zone yaka et 
suku par le passé. 

Fig. 18. Collection P. Dartevelle. H. 82cm. 
Photographie extraite de BOURGEOIS, 1993, p.48

Il  faut enfin relever un détail  troublant concernant les  masques yaka 
utilisés  durant  les  rituels  de  circoncision.  Ceux-ci  ont  bien  souvent  une 
poignée sous le  menton sculpté que l’on saisit  pour aider au maintien du 
masque  sur  le  visage  (fig.19,  troisième  masque  en  partant  de  la  droite). 
Lorsqu’il est tenu de cette manière, la position du porteur est relativement 
similaire à celle du jeune homme portant le masque de la fig.5.

Fig. 19. Danseurs et officiels yaka du n-khanda (initiation masculine). 
Photographie prise par Van Doorslaer (date inconnue). 

Image extraite de BOURGEOIS, 1984, fig.113. La photo présentée ici est un détail 
de l’original. Le cliché est publié en son entier dans l’ouvrage de Bourgeois.

16



3. Masques d’homme-fauve et circoncision 

C’est S. Peeraer qui le premier mentionna la présence de masques lors 
des  cérémonies  de  circoncision  chez  les  Luba-Samba  (PEERAER,  1932). 
Des renseignements complémentaires sont apportés par des auteurs comme 
P. Petit (1993, pp.163-172) et T. Theeuws (1960, pp.138-144). Les masques 
interviennent  à  plusieurs  reprises  durant  la  circoncision  telle  qu’elle  est 
pratiquée dans le  mukanda13. Lors du kutwela (rituel d’entrée au mukanda) un 
personnage nommé kimungu (la hyène ou parfois le lion) affublé d’une peau 
de serval, de colobe, voire parfois de lion ou de léopard (THEEUWS, 1960, 
p.138), fait son apparition. Bien qu’ayant habituellement une peinture faciale 
de terre rouge et  blanche cernant les  yeux,  T. Theeuws précise qu’il  peut 
porter un masque, sans toutefois le décrire. Kimungu grondera, frappera pour 
éloigner les femmes des futurs circoncis. A ce moment, un acolyte dénommé 
le « preneur » (kavwidyi) saisira le premier enfant, profitant de la confusion 
créée par kimungu pour le traîner avec l’aide de ce dernier jusqu’au « lieu des 
hyènes » (mu bimungu), situé à mi-chemin entre le village et la pleine brousse 
où aura lieu l’opération. Au mu bimungu on vérifiera si le prépuce de l’enfant 
ne présente pas d’anomalies qui contrarieraient l’ablation (si ce n’est pas le 
cas, l’enfant sera circoncis en brousse dans le mafwilo, le « lieu de la mort »). A 
part  le  kimungu,  il  existe un deuxième personnage masqué :  le  katotoshi  ou 
katotosi, qui intervient à la fin de la retraite des circoncis. 

Ce personnage, dont le costume14 recouvre le corps et le visage et est 
fabriqué  par  les  gens  du  village  selon  P.  Petit  (1993,  p.169)  ou  par  les 
circoncis selon T. Theeuws (1960, p.142), fait son apparition dans le village 
où  il  mendie  perles  et  nourriture  pour  les  circoncis.  Respecté  de  tous  et 
appelé  affectueusement  grand-père  (nkambo),  il  est  avant  tout  un mukisi 
(esprit d’un illustre mort comme un chef ou un « magicien ») et en tant que 
tel est craint, notamment par les femmes qui fuient ses coups de bâtonnets 
de  tambour (un dans chaque main)  assénés  généreusement.  De retour  au 
camp, il effraye les enfants, crache sur eux (signe de bénédiction), les frappe 
avec ses bâtons et retourne au village pour y mendier de nouveau. Une fois 
ce  dernier  acte  accompli,  il  enlèvera  son  costume  devant  les  nouveaux 
circoncis. Ces derniers pourront l’endosser à tour de rôle en jurant de n’en 
pas  révéler  le  secret.  Enfin,  c’est  le  katotoshi qui,  selon  certaines  sources, 
confectionnera la bière pour la sortie des nouveaux hommes. D’après nos 
recherches personnelles, ce katotoshi ne possède pas un masque en bois, mais 
plutôt une cagoule de fibres tressées.  

Voilà  donc  ce  qui  peut  être  dit  des  masques  intervenant  dans  le 
mukanda chez  les  Luba-Samba.  Cette  présence  masquée  est  d’autant  plus 
intéressante qu’elle est inconnue des autres écoles de circoncision du pays 
luba.  En effet,  dans  le  disao, qui  se  pratique au  Centre  Est  du pays  luba 
(région  de  Malemba  Nkulu,  Ngoy  Mani,  Kinkondja,)  les  personnages 
masqués semblent absents, bien que l’on retrouve le personnage de la hyène 
(kimungu) et du lion (qui est le maître circonciseur dans le disao, connu sous le 

13 Bien que des auteurs comme J. Sendwe (1954, pp.93-96) ne les mentionnent pas.
14 Le costume décrit par T. Theeuws consiste en un grand justaucorps tressé en tiges 
de musoko (liane dont le nom signifie testicule en raison de la forme de ses fruits), ce 
qui renvoie à une idée de virilité et de sexualité active présente tout au long de la 
réclusion.  Se rajoute à ce vêtement une « fraise » faite en fibres de dattier sauvage et 
un pagne rouge tressé avec de l’écorce d’arbre. 

17



nom de ntambo). On retrouve le nom du lion dans le  mukanda  qui pourrait 
être donné, selon T. Theeuws, au « preneur ». Il existe des analogies entre le 
circonciseur du  mukanda et du  disao. Ainsi, les deux arborent une plume de 
nduba (touraco) réservée d’habitude à une personne liée à la mort violente 
(guerrier homicide, chasseur de lion ou de léopard, découvreur d’un suicidé) 
qui renforce ici l’idée d’un décès symbolique des circoncis. 

Pourtant,  certaines différences subsistent entre les deux personnages. 
Dans le mukanda, le nongo (maître circonciseur) est maquillé de terre rouge et 
blanche. En revanche, dans le disao son costume est différent (PETIT, 1993, 
p.173). A Makwidi, il a la face couverte de kaolin, et à Kabongo, il porte un 
couvre-chef orné de perles15 (le nkaka). 

Dans  le  kyanzo  des  Luba  orientaux  (région  des  Luba-Hemba),  les 
masques sont là aussi absents (voir COLLE, 1913a, 273-278). Pour autant, 
les principaux protagonistes que sont le ntambo (lion circonciseur, terme aussi 
usité dans le disao) et « la hyène » (qui mène les enfants au lion) sont présents. 
Ainsi, si l’on retrouve dans les trois grandes écoles la présence de la hyène et 
du lion,  force est  de constater,  au  regard des sources écrites,  que seul  le 
mukanda fait intervenir des personnages masqués. 

J. D. Studstill évoque une piste intéressante dans son ouvrage de 1984 
et dans son travail universitaire de 1969. L’auteur y place le mukanda sous le 
signe du despote Nkongolo. 

Je  vais  maintenant  présenter  les  grandes  lignes  des  relations 
symboliques liant le souverain au mukanda. En premier lieu ce qui différencie 
le plus Nkongolo, d’un point de vue épidermique, de héros comme  Mbidi 
Kiluwe et de Kalala Ilunga, c’est la couleur rouge de sa peau en opposition à 
celle  sombre  comme  le  buffle  qu’ont  Mbidi  Kiluwe  et  son  fils 
(WOMERSLEY, 1984, p.7). Plusieurs variantes de l’épopée luba attestent ce 
fait. Selon certaines sources (Studstill,  1969, p.53), le père de Nkongolo se 
serait appelé Kimungwa Bukalanga, « la hyène des Bukalanga »16, et l’on peut 
raisonnablement penser que son fils hérita des mêmes caractéristiques. Dans 
la version relatée en 1991 par un dignitaire de la ville de Kabongo (PETIT, 
1996,  p.352-3),  c’est  Mbidi  Kiluwe lui-même qui  s’accoupla  avec  Seya (la 
mère  de  Nkongolo)  sous  la  forme  d’une  hyène.  De  cette  union  naquit 
Nkongolo qui,  dans  son  enfance,  ressemblait  à  cet  animal  avant  de 
s’humaniser progressivement. Il resta néanmoins rouge de peau. Enfin, nous 
retrouvons chez H. Womersley (1984, p.1-2) une allusion à Nkongolo dont le 
père « muntu utyila wadi wa malwa » (un homme rouge ou clair de peau qui 
devint  une  monstruosité)  avait  don  de  zoomorphisme  et  pouvait  se 
transformer en hyène17.  

De ces récits deux choses ressortent : la relation de Nkongolo, ou de 
son père, à la hyène et à la couleur rouge. 

15 Ce couvre-chef perlé que l’on trouve au sein de certaines sociétés, comme celles 
des mbudye dont nous reparlerons, constitue une information à ne pas négliger pour 
l’étude iconographique des masques. 
16 Les Bukalanga étaient les « hommes à la peau rouge ». Cette caractéristique est le 
signe chez les Luba d’un caractère agressif (STUDSTILL, 1969, p.53).
17 Notons à ce sujet que l’un des dignitaires les plus importants chez les Luba, le 
twite, était  surnommé « la hyène » et siégeait sur  la  peau de cet  animal.  L’un des 
sobriquets de ce carnassier renvoyant au récit de H. Womersley étant « le père du 
chef », on ne peut que comprendre le lien qui unit le régent au twite qui joue un rôle 
important durant l’intronisation.

18



Or le mukanda chez les Luba-Samba est placé sous l’égide de ces deux 
signes :  « la  hyène »  est  le  surnom du  kimungu, et  l’endroit  utilisé  pour  la 
« visite médicale » précédant l’opération est le mu bimungu (le lieu des hyènes). 
La couleur rouge est omniprésente. Ainsi on retrouve à l’entrée du camp du 
mukanda (mais aussi dans le disao et le kyanzo) deux poteaux généralement en 
pterocarpus,  un  bois  de  couleur  rougeâtre,  marquant  la  frontière  du  camp 
interdit aux femmes et aux non circoncis. Rouge aussi le sang jaillissant lors 
de l’opération, tout comme est rouge la terre de la termitière sur laquelle iront 
s’asseoir les jeunes circoncis après l’ablation, termitière qui recueille dans un 
trou fait de main d’homme le sang des circoncis dans le mu bankala (lieu des 
mangoustes),  animaux  connus  pour  leur  morsure  hémorragique  (PETIT, 
1993, p.166). Mais par-delà ces référents évidents, d’autres symboles attestent 
de la « présence » du despote Nkongolo. C’est tout d’abord la relation entre 
le  mukanda et la sécheresse. En effet,  le rite se déroule toujours durant la 
saison sèche dont Nkongolo est le maître (DE HEUSCH, 1972, pp.56-57). 
De nombreux chants des mères et des circoncis font référence à cette dureté 
climatologique.  Ainsi,  durant  l’opération,  les  mères,  au  loin,  crient  aux 
opérateurs qu’ils n’aiment pas leur enfant et qu’elles souffrent de la chaleur 
solaire  (PETIT,  1993,  p.166).  Nous  pouvons  aussi  mentionner  le  chant 
entonné lors de l’enlèvement des circoncis : « Attrapez-les vite, le soleil est trop  
fort  oh,  vous  hyènes ! »  (GANSEMANS, 1978,  p.89).  C’est aussi l’importance 
donnée à la termitière du mu bankala qui renvoie à l’histoire de Nkongolo. La 
tête de ce dernier, une fois séparée de son corps par Kalala Ilunga, fut avalée 
par une termitière (DE HEUSCH, 1972, p.44). 

Certaines  sources  mentionnent  cette  mégapole  d’archiptères  comme 
étant le  refuge d’un serpent légendaire lié  à l’arc-en-ciel.  Chez les Zela,  le 
python arc-en-ciel séjourne dans le même lieu (NOLLEVAUX, 1949). Chez 
les Luba du Nord du Katanga, une vapeur noire en sort quelquefois (en fait 
un vol compact de termites mâles) et n’est rien d’autre que l’exhalaison d’un 
gros serpent rouge nommé Nkongolo qui fera l’arc-en-ciel (COLLE, 1913a, 
pp.718-719). Ce lien éponyme qui unit le héros malheureux de l’épopée luba 
à l’esprit ophidien s’explique en partie par la légende relatant que Nkongolo 
fut  « l’avatar »  du génie  arc-en-ciel,  celui  qui  chasse  la  pluie,  qui  l’assèche 
(VERHULPEN, 1936, p.92). A ce sujet, chez d’autres peuples du mukanda, la 
référence à Nkongolo l’arc-en-ciel est très accentuée18.

Des auteurs comme J. D. Studstill, L. de Heusch, et P. Petit, virent dans 
la circoncision une interprétation rituelle de la mort de Nkongolo (ablation 
du prépuce en version symbolique de la décapitation), une réclusion soumise 
au règne de la sécheresse et de la couleur rouge qui prendrait fin à l’annonce 
du  rituel  de  sortie  quand les  premières  pluies  commenceraient  à  tomber. 
C’est  à  ce  moment  crucial  que  J.  D.  Studstill  souhaite  voir  intervenir  le 
représentant  de  l’astre  nocturne  lié  à  la  pluie,  le  katotoshi,  auquel  se 
rattacheraient les civilisateurs Kalala Ilunga et Mbidi Kiluwe. 

Quoi qu’il  en soit,  il  n’est pas faux de dire que la majeure partie du 
mukanda se  fait  sous  le  signe  de  Nkongolo  avant  que  les  novices  ne 
reviennent progressivement dans le monde des hommes « civilisés ». Il reste 

18 Chez les  Lwena,  les  jeunes circoncis  chantent  au début  et  à  la  fin  de chaque 
repas : « Nkongolo l’arc-en-ciel est parti, la pluie tombe, partons. » (DELILLE, 1930, p.857). 
Chez les Yaka et les Suku, il existe un petit fagot dans le camp du nkanda (mukanda) 
constitué d’autant de brindilles qu’il y a de circoncis. Ce charme est appelé kongolo ki  
mukanda, « l’arc-en-ciel de la circoncision » (PLANCQUAERT, 1930, fig.18).

19



maintenant à savoir si les masques intervenant durant le kutwela ont emprunté 
quelques traits iconographiques et formels au despote au teint rouge ou clair, 
à ce fils de hyène, demi-hyène lui-même.

C’est ici que peuvent intervenir nos masques d’homme-fauve. L’un des 
rares auteurs à avoir fourni quelques « notes de terrain » utilisables  est A. 
Maesen  (n.d., carnet  N°55,  p.21).  Maesen  ne  collecta  qu’une  information 
lacunaire sur l’exemplaire de la fig.10 qu’il  désigne par le terme de  kifwebe 
(terme générique pour désigner le masque) : « kinderen te verschrikken » (pour 
effrayer les enfants). Cet usage supposé est à considérer, car il existe bel et 
bien dans d’autres cultures. Ainsi, il existe chez les Tonga de Zambie un type 
de masque, connu sous le nom de hamankwamu, n’ayant pas d’autre fonction 
que celle indiquée par sa dénomination (« l’objet  qui effraye les enfants »). 
Hamankwamu peut être porté par toute personne,  homme comme femme, 
désirant  terrifier  les  enfants  agités  (VRYDAGH,  1968,  p.228).  Or,  sous 
quelques  aspects  formels  (massivité,  forme des  yeux  et  de  la  bouche),  le 
masque de la fig.8 pourrait se rapprocher de certains  hamankwamu. De plus, 
on  peut  supposer  que  le  concept  d’un  masque  profane,  connu  par  de 
nombreuses  personnes,  avait  de  grande  chance  de  se  diffuser  lors  de 
déplacements  de  populations  en  un  lieu  industriel  favorisant  la  mixité 
culturelle  (ce  que nous  avons  déjà  évoqué  pour  la  région  de  Jadotville  / 
Likasi). 

Toutefois, l’exemplaire de la fig.8 ne semble pas avoir eu cette fonction 
si  l’on  en  croit  sa  fiche  technique  conservée  au  Musée de  Tervuren.  Par 
ailleurs, les masques croquemitaines réalisés en bois, et atteignant un degré de 
finition comparable à celui de la plupart des masques d’homme-fauve, n’ont 
jamais été signalés chez les Luba. 

On se demande alors si l’information recueillie par A. Maesen ne peut 
être rattachée au kimungu et au kavwidyi qui, par leur attitude et leur fonction 
de « kidnappeurs », devaient grandement effrayer les enfants. Certains détails 
sont  ici  particulièrement  importants.  Ainsi,  T.  Theeuws mentionne  que le 
kimungu, lorsqu’il n’est pas masqué, a les yeux cernés de pigments rouges et 
blancs (THEEUWS, 1960, p.138). Or, ce sont les deux couleurs dominantes 
des « masques lions ». 

Nous pouvons dès lors évoquer la possibilité que les « masques lions » 
de la littérature soient en fait des « masques d’homme-hyène » symbolisant 
Nkongolo,  maître  incontesté  de  la  première  partie  du  mukanda.  Si  l’acte 
violent de l’enlèvement des novices, auquel se mêle la peur provoquée par 
l’inconnu,  et  la  présence  de  personnages  terrifiants  et  agressifs  assimilés 
(masqués ou non) à Nkongolo, renvoie franchement à la toute puissance de 
son  règne19,  l’acte  de  la  circoncision  pourrait  marquer  la  fin  politique  et 
physique du despote. La circoncision proprement dite ne rejoue-t-elle pas de 
manière symbolique la fin du tyran décapité par son neveu ?

Ce paradoxe de civilisation se concrétisant par un acte sanglant est à la 
fois  présent dans le  mythe (décollation de Nkongolo)  et  dans le  mukanda 

19 Rappelons aussi que l’un des rôles de kimungu est de chasser les mères ou tout du 
moins de les séparer de leurs enfants. Or certaines variantes de la geste luba font 
état de la cruauté de Nkongolo qui sépara un jour les très jeunes enfants de leurs 
génitrices pour voir lesquels d’entre eux seraient capables de retrouver leur mère. De 
plus, Nkongolo se méfiait de l’influence des femmes (DE HEUSCH, 1972, p.24), et 
l’on sait que kimungu rudoie parfois ces dernières. Doit-on y voir un autre lien entre 
le kimungu et Nkongolo ?

20



(circoncision).  L’expression  « s’étendre  au  soleil »  désigne  le  fait  d’être 
circoncis  et  renvoie  pareillement  la  fin  de  Nkongolo  capturé  alors  qu’il 
profitait  de la  chaleur de l’astre diurne (STUDSTILL,  1969,  p.61-62).  Par 
ailleurs,  les  circoncis  reçoivent,  à la fin de l’opération,  un repas fait  d’une 
poule  ou d’un coq qui chantait  (PETIT, 1993,  p.166).  Or,  c’est  ce même 
gallinacé adepte de vocalises que Mijibu conseille de placer au pied de l’arbre 
dans  lequel  se  cache  Mbidi  Kiluwe,  le  civilisateur.  C’est  au  moment  où 
l’animal dira son « bienvenu » que le héros daignera descendre et entrera de 
plein pied dans le royaume de Nkongolo. Si le masque-cagoule katotoshi de la 
fin du mukanda peut hypothétiquement renvoyer au héros civilisateur Kalala 
Ilunga20,  il n’est pas impossible que les « masques d’homme-hyène » soient 
liés à Nkongolo et à la première partie du mukanda. 

Cette hypothèse pourrait être renforcée par l’usage du masque kakungu 
des  Yaka  et  des  Suku  avec  lequel  j’ai  comparé  formellement  les masques 
d’homme-fauve.  

A. P. Bourgeois révèle dans un article certains aspects de ce masque. Lié 
au  nkanda (variante du  mukanda),  ce masque peut jouer un rôle violent de 
« preneur » (comme le duo kimungu et kavwidyi) lorsqu’il saisit le bras du futur 
circoncis (BOURGEOIS, 1980, pp.42-46). Il existe aussi certaines aptitudes 
de kakungu qui font fortement penser à Nkongolo. Ainsi,  kakungu est lié au 
sang car il  peut stopper l’hémorragie (comme la termitière chez les Luba-
Samba qui se situe au « lieu des mangoustes »), d’autre part, il entretient un 
rapport  avec  les  questions  touchant  à  la  stérilité,  qu’il  peut  d’ailleurs 
provoquer. Or, la stérilité et la sécheresse sont des attributs de Nkongolo. A 
plusieurs reprises dans la geste luba, le despote réalise des « trous de mort » 
(celui dans lequel il  enterre sa mère, la fosse hérissée de pointes mises en 
place pour tuer Kalala), des orifices non fertiles (BURTON, 1961, pp.7-8). 
Suivant  cette  idée, « le  trou de Nkongolo »  est  une expression luba usitée 
pour désigner une femme stérile. 

Un autre trait curieux concernant le  kakungu pourrait renvoyer encore 
une fois à Nkongolo : la faculté d’éloigner les tempêtes et d’amener la pluie 
(bien qu’il ne soit pas le masque le plus puissant pour ce rôle). Le serpent arc-
en-ciel, auquel est rattaché Nkongolo, est lié à la pluie qu’il fait fuir ou venir 
par sa présence ou son absence. Or, il y a un charme du nkanda, le kongolo ki  
mukanda, qui renvoie directement à l’arc-en-ciel. Il est possible que  kakungu 
soit  une réminiscence de la figure de Nkongolo originaire des cultures de 
l’Est  de  la  RDC.  Cependant,  kakungu n’est  pas  à  proprement  parler 
anthropo-zoomorphe  comme  peut  l’être  « le  masque  d’homme-hyène ». 
L’importance accordée à la part animale sur ce dernier n’est pas à chercher 
intégralement  dans  l’histoire  de  Nkongolo  (seules  quelques  versions  du 
mythe  relatent  le  lien  de  Nkongolo  avec  la  hyène)  et  serait  peut-être  en 
rapport avec une société d’origine lunda : le  mungonge (DE HEUSCH, 1972, 
pp.230-234). 

Cette société, qui se diffusa chez les Tshokwe, les Ndembu, les Yaka, et 
les Pende, avait un double rôle : empêcher les morts de troubler les vivants et 
instruire les jeunes gens des mystères religieux. L’initiation des adolescents 
avait un rapport étroit avec le monde des morts. Le décès symbolique des 
candidats était annoncé de nuit par l’arrivée des « homme-hyènes », animaux 

20 Rappelons que son costume est fait en liane de  musoko. Or, c’est lors du jeu de 
masoko qui se joue avec les fruits de cette plante que Kalala s’opposa victorieusement 
pour la première fois à son oncle (DE HEUSCH, 1972, p.21).

21



rattachés à la lune chez les Lunda (la lune est appelée tshimbungu tsha Ilunga, la 
hyène  d’Ilunga)21.  Or,  cette  idée  de  mort  symbolique  vers  laquelle  sont 
amenés les novices par des personnages psychopompes, se retrouve dans le 
mukanda avec les deux compères déjà évoqués qui amènent les enfants vers le 
« lieu des hyènes » avant de les amener au mafwilo (le lieu de la mort) où aura 
lieu  l’opération.   On  notera  aussi  le  rapport  avec  l’autre-monde  dans  le 
mukanda au moment de l’intervention des makishi. 

Il est possible qu’à un moment donné le mukanda ait emprunté certains 
éléments  du  mungonge lunda qui  développa  de  manière  très  ritualisée 
l’initiation mystique des jeunes gens. Cette pratique a pu s’étendre sur une 
aire  géographique  assez  large,  étant  donné  que  nombre  de  peuples  qui 
pratiquaient le mukanda connaissaient aussi le mungonge22. Ainsi, chez certains 
groupes  tshokwe,  il  existe  une hyène  (kimungu /  personnage  masqué)  qui 
amène  les  enfants  vers  le  « lieu  de  leur  mort »,  chez  le  circonciseur 
(GANSEMANS, 1978, p.89). Dans le cadre du mukanda des Luba-Samba, un 
tel personnage trouvait tout à fait sa place par son rôle violent qui pouvait le 
rattacher  à  Nkongolo.  Si  le  terme  de  hyène  qui  le  désigne  trouve  une 
résonance  dans  la  geste  luba  par  le  caractère  hybride  de  Nkongolo 
quelquefois  relaté,  il  n’est  pas  impossible  également  qu’il  soit  lié  à  une 
perduration d’un emprunt antérieur fait au mungonge dont nous avons retracé 
les grandes lignes.  

Si nous avons tenté de montrer dans ce paragraphe que les « masques 
d’homme-hyène » ont participé à l’initiation du mukanda, ce n’est pas la seule 
supposition d’usage existante concernant ces masques. Certaines sources les 
rattachent à la société des « homme-lions » ou bien encore à la grande société 
des gardiens de mémoires, le bumbudye. 

Sans  m’avancer  sur  des  points  traités  ultérieurement,  je  dirai 
simplement que le principal point iconographique qui fit supposer l’existence 
d’un lien entre  les  masques d’homme-hyène et  les  bambudye (membres  du 
bumbudye) réside dans le bandeau à motif  nkaka (pangolin) qui figure sur un 
exemplaire de ces masques : celui de Maesen (fig.10). 

Ce diadème est bien utilisé par les membres de la société  bumbudye. F. 
Neyt  émet l’hypothèse que ces masques sont à rattacher à cette société en 
précisant  qu’ils «…manifestent  la  présence  des  génies  de  la  royauté  associés  au  
symbolisme des grands fauves. » (NEYT, 1993a, p.208). 

Il  met  en avant  deux points  pouvant  étayer  cette  affirmation :  1)  la 
présence du nkaka, 2) le fait que ces objets furent collectés dans les régions 
de Mwanza et de Ngoy Mani (grandes régions des bambudye pour F. Neyt). 

La présence du  nkaka  ne m’apparaît pas comme un argument décisif 
pour l’appartenance à la société bumbudye. En effet, les bambudye ne sont pas 
les seuls à faire usage de ce motif perlé. De plus, ce masque collecté par A. 
21 Ici, la symbolique luba des astres est inversée. Chez les Lunda, la lune est rattachée 
à l’idée de mort, de famine, alors que le soleil est symbole de vie et d’abondance.
22 Chez  certains  groupes  de  Zambie  de  la  zone  de  Chikenge  (JORDAN,  1998, 
fig.100), il existe une société mungonge utilisant entre autres artefacts des masques en 
calebasse. D’après le bref descriptif qu’en fait M. Jordan, cette société ne semble pas 
liée à une quelconque initiation d’adolescents.  Elle s’adresserait à des adultes qui, 
une  fois  initiés  durement,  pouvaient  entrer  en  contact  avec  « l’autre »  royaume. 
Cependant, le mungonge tel que nous l’avons décrit chez les Lunda avait deux rôles. 
Peut-être que la description de M. Jordan concerne le rôle protecteur du  mungonge 
contre les mauvais morts et non la partie initiatique des jeunes gens qui a toutefois 
pu exister dans la zone de Chikenge.

22



Maesen est  le  seul  exemplaire  arborant  un motif  de ce type (aucun autre 
masque d’homme-fauve, que nous avons étudié de près, ne révéla ce motif). 
Or,  c’est  au  sujet  de  ce  masque  que  A.  Maesen  fournit  l’information 
« kinderen  te  verschrikken »,  qui  n’a  pas de grand rapport  avec la  société  du 
bumbudye. Pourtant, malgré son caractère atypique, l’existence de ce bandeau 
pose  des  interrogations.  Peut-on  retrouver  l’usage  du  nkaka dans  les 
cérémonies de circoncision luba ?

Si les sources écrites ne semblent rien indiquer de tel dans le mukanda, il 
faut mentionner  que,  dans la  région de Kabongo,  le  circonciseur du  disao 
pouvait porter un diadème  de ce type. Ce circonciseur qui est appelé lion 
(ntambo)  pourrait-il  avoir  porté  un  masque  à  traits  carnassiers ?  Trois 
observations paraissent s’y opposer. 

P.  Petit,  qui  enquêta  dans  la  région  du  disao, précise  que  ses 
interlocuteurs réfutent l’usage des masques durant cette cérémonie. D’autre 
part, le caractère léonin du personnage est souligné par l’usage qu’il fait d’une 
calebasse creuse, « instrument à vent » servant à imiter le rugissement du lion. 
Or, souffler dans une calebasse en portant un tel masque rigidifiant la bouche 
semble  physiologiquement  impossible.  Quant  au  personnage  de  la  hyène 
présent  dans  le  disao,  il  n’a  pas  le  côté  terrible  de  la  hyène  du  mukanda. 
Plaisantant avec les néophytes, les invitant à chanter avant de les enlever, on 
suppose qu’un caractère aussi sournois ne correspond pas au terrible masque 
d’homme-hyène dévoilant franchement son caractère possiblement agressif.
Pouvons-nous alors supposer que le motif nkaka, figurant sur le masque de la 
fig.10,  renvoie  de  manière  indirecte  aux  bambudye,  « les  gardiens  de  la 
mémoire », dans un rapport à la circoncision ? 

Les  bambudye ne  participent  pas  au  rituel  de  circoncision,  mais  les 
étapes, comme les personnages du  mukanda, s’inscrivent dans la geste luba, 
l’histoire des origines du royaume (dont les bambudye sont les gardiens). Ainsi 
observé  plus  attentivement,  ce  diadème  signifierait  le  rattachement  du 
personnage masqué au mythe luba de manière explicite. Il existe cependant 
un auteur qui fait référence aux masques d’homme-fauve en précisant, selon 
des sources inconnues, qu’un exemplaire (fig.9) était  utilisé dans les « bush 
schools » (rites  de  la  circoncision ?)  ainsi  que dans  les  rites  d’initiation  des 
bambudye (BAMERT, 1980, p.266). Il continue en disant que le travail de ce 
masque était de s’assurer qu’aucune personne non autorisée ne puisse entrer 
dans l’enceinte des « bush schools ».  Bien que nous ne puissions développer 
cette hypothèse, il semblerait pourtant possible que ces masques (au moins 
l’un d’entre eux) aient joué un double rôle chez les mbudye et dans les bush 
schools.

Voilà  donc  en  définitive  ce  qui  pouvait  être  dit  de  ces  masques 
d’homme-fauve  et  leur  rapport  éventuel  au  mukanda.  Pourtant  de 
nombreuses questions restent en suspens. 

Si ces masques se rattachent au  mukanda, pourquoi les exemplaires du 
corpus furent-ils tous récoltés ou observés aux alentours de Mwanza et de 
Ngoy Mani (région du disao) ?  Le disao utilisa-t-il des masques de ce type dans 
la première partie du XXème siècle pour les abandonner ensuite ?  Furent-ils 
exportés de la région des Luba-Samba pour des raisons inconnues ? Avaient-
ils  un  autre  usage  que  nous  ne  soupçonnons  pas ?  De  même,  on  peut 
s’interroger sur la relative rareté de ces masques. Sont-ils  les témoins d’un 
éphémère usage, étaient-ils détruits à la fin des cérémonies ? 

23



On peut pourtant relever que les informations fournies par A. Bamert, 
qui  semblent  relativement  précises  et  ne  se  retrouvent  pas  dans  d’autres 
textes23,  concernent bien un masque (fig.9) récolté dans la région de Ngoy 
Mani. Il est possible que l’auteur ait eu accès à des données de terrain inédites 
concernant ce masque. Si cela était le cas, on est en droit de supposer que 
dans la région du disao, par le passé, des masques furent utilisés lors des bush 
schools. C’est ici la seule hypothèse de réponse que nous pouvons avancer.
De nombreuses questions iconographiques se posent aussi. 

Ainsi, comment devons-nous interpréter les pieds sculptés visibles sur 
l’exemplaire de la fig.9 ? S’agit-il d’un piédestal bien commode pour poser le 
masque lorsqu’il n’est pas porté? S’agit-il, comme nous l’avons supposé, d’un 
raffinement plastique pour un double gorgerin préhensible24  ? S’agit-il encore 
d’un travail de curiosité pour les Européens ? S’agit-il enfin d’un renvoi à des 
créatures légendaires tels les tumandwa twa maseba, ces nains au teint rouge, qui 
ont  de fortes  affinités  symboliques  avec Nkongolo (DE HEUSCH, 1972, 
pp.51-52) ?  De  même,  devons-nous  véritablement  intégrer  au  corpus  de 
« masques d’homme-hyène » le curieux masque de la fig.16 ? 

En effet,  bien  que sa  palette  chromatique le  rattache aux « masques 
d’homme-hyène »,  son  caractère  clairement  anthropomorphe  et  non 
« agressif » le met à part25. Cependant, sa localisation possible le placerait en 
territoire lunda ou luba-samba, ce qui, d’un certain côté, permettrait de voir 
dans ce masque un modèle intermédiaire entre les masques  sachihongo liés à 
des rituels de circoncision, et les masques d’homme-fauve évoqués dans le 
présent chapitre. Enfin, que penser du masque d’homme-hyène de Stuttgart 
(fig.3) de couleur noire ? Ce choix chromatique le destinait-il à un autre rôle ?
D’autres hypothèses fondées sur l’observation d’une photographie de terrain 
de W. F. P. Burton (fig.5) contribuent encore à semer le doute. Ce cliché 
nous montre que le masque était porté par un adolescent ou un jeune adulte. 
Cette classe d’âge pouvait-elle exercer la fonction de kavwidi ou de kimungu ? 
Les jeunes circoncis auraient-ils pu essayer le masque comme cela était le cas 
pour le costume katotoshi ? Ces deux questions restent ouvertes. 

Par  ailleurs,  j’ai  précisé  que  les  masques  d’homme-fauve  étaient 
probablement soutenus par les deux mains du porteur au niveau du gorgerin. 
Ce port handicapant ne semble pas aller de pair avec le rôle très actif  du 
kavwidi  et  du  kimungu.  Mais  on  peut  supposer  que ces  deux  personnages 
portaient  le  masque  à  un  moment  où  l’usage  de  leurs  bras  n’était  pas 
nécessaire. 

Il ne faut pas non plus négliger la légende, accompagnant la fig.5, que 
propose W. F. P. Burton. Pour cet auteur, les masques d’homme-fauve qu’il 
observa  « …are  just  play  masks,  no  ceremonial  significance. »  (NETTLETON, 

23 En fait  A. Bamert est le seul auteur qui relie  les masques d’homme-fauve aux 
« bush schools ».
24 C’est l’hypothèse défendue par A. Bamert (1980, p.266) qui précise que le masque 
était : « …carried by the two feet sprouding directly from it. »
25 Rappelons toutefois que ce masque possède sur son menton une inscription au 
crayon pouvant se lire de deux manières. 
D’une part, l’on pourrait lire : « Sultani of Uguha » (le chef de L’Uguha). 
D’autre  part,  l’on  pourrait  lire  « Sullow  /  Swallow  of  Uguha »  (l’engloutisseur,  le 
dévoreur de l’Uguha). 
Dans les deux cas, une référence à Nkongolo est possible.  Selon l’interprétation, 
cette phrase énigmatique renvoie à Nkongolo le régent, ou à Nkongolo le despote 
sanguinaire. 

24



1992, p.4). Ici, aucun lien avec la circoncision. Cette remarque ne s’applique-
t-elle qu’au masque observé par W. F. P. Burton ? Lui a-t-on caché la vraie 
fonction de ce masque ? Cette fonction concerne-t-elle tous les masques de 
ce type devenus profanes au fil du temps ? Ces masques ont-ils toujours été 
des  « play  masks » inspirés  de  masques  de  la  circoncision  venus  du  Sud 
(territoire des Mbunda, des Luba-Samba…) ?

Tout au plus pouvons-nous dire que cette étude, cette prise en compte 
de  remarques  issues,  rend  hasardeuse  toute  théorie  construite  sur  un  jeu 
interprétatif d’une iconographie assez mal connue. Néanmoins, nous devons 
évoquer  un  dernier  document  (fig.20)  qui  pourrait  rendre  compte  du 
déplacement de masques et de professionnels lunda ou tshokwe du mukanda  
en pays luba. Cette photo, prise par W. F. P. Burton vers 1930, est légendée 
comme suit : « Kabondo-Dianda (entre Bukama et Kabinda) Maître de la circoncision  
vient du sud ».
                         

Fig. 20. « Kabondo-Dianda (entre Bukama et Kabinda) Maître de la circoncision vient du sud ».
Archives photographiques du MRAC (N°inv. EP.0.0.3483)

Photo prise par le révérend Burton vers 1930.

Le costume du « maître de la circoncision » n’est pourtant pas « luba ». 
Les motifs de son costume, le style et la matière même du masque (résine sur 
armature de tissu et de baguettes de bois léger) sont proches de ce que l’on 
observe chez les Tshokwe et les Lunda. De fait, W. F. P. Burton ne définit 
pas  le  masque et  son porteur  comme luba.  Il  précise  simplement  que ce 
« maître circonciseur » vient du Sud. Les groupes luba pratiquant le mukanda 

25



ont-ils à un moment donné fait appel à des spécialistes lunda ou tshokwe ? 
La photo et les commentaires de W. F. P. Burton tendent à soutenir cette 
impression. Cela pourrait expliquer le déplacement de concepts de masques 
comme  les  masques  d’homme-fauve  en  territoire  luba.  Cependant,  les 
sources sont trop lacunaires pour pouvoir l’affirmer26.

Beaucoup  de  questions  subsistent,  auxquelles  se  rajoutent  nos 
observations qui n’en demeurent pas moins des hypothèses. 

4. Masques d’homme-fauve et confréries 

Par le biais de ce chapitre,  nous allons tenter de voir  si les masques 
d’homme-fauve  peuvent  trouver  leur  place  en  dehors  des  cérémonies  de 
circoncision.  En  effet,  comme je  l’ai  déjà  mis  en  avant,  quelques  détails 
formels  laissent  supposer  une  certaine  validité  à  d’autres  pistes 
interprétatives.  Il  sera  ici  entre  autre  question  du  bumbudye.  Un  léger 
préambule est ici nécessaire en ce qui concerne cette confrérie. Le bumbudye, 
bien connu et étudié, peut être considéré comme la grande société luba par 
excellence, celle des gardiens de la mémoire. Paradoxalement, je n’utiliserai 
guère le terme de bumbudye dans ce qui va suivre. Le lecteur rencontrera plus 
volontiers des noms de « confréries » ayant une consonance similaire, comme 
le bumbulye (ou mbulye dans les textes) ou le bumbuli (ou mbuli dans les textes). 
Il ne faut pourtant pas s’y tromper. Le bumbulye comme le bumbuli ne sont pas 
des confréries différentes du bumbudye. Selon toute vraisemblance, et comme 
je le démontrerai, il s’agit plus vraisemblablement de variantes régionales du 
bumbudye, ou bien encore d’une simple différenciation orthographique, voire 
de « barbarismes » fondés sur le terme mbudye. Ceci étant dit, rentrons dans le 
vif du sujet. 

4.1. La société mi bulye ya mu tuma 

La  société  mi  bulye  ya  mu  tuma (« La  force  magique  de  celui  qui 
commande » ?) appelée parfois simplement mbulye (bumbulye) est une « secte » 
peu  connue.  Elle  fut  surtout  décrite  par  trois  auteurs :  Le  père  Tastevin 
(1938,  cours 19, pp.10-13) A. Van Malderen (1937, pp.158-161) et le père 
Colle  (1913b,  pp.38-43).  Cette  société  serait  originaire  de  Kabongo,  mais 
s’étendait jusqu’à Kongolo, avec même quelques répercussions en territoire 
lomotwa. 

26 A rappeler toutefois  l’existence d’un masque. Cette pièce (in CORNET, 1975, 
p.115),  collectée  dans  la  région  de  Malemba  Nkulu,  comporte  quelques 
ressemblances  formelles  avec les  masques  pwo angolais  et  zambiens.  Il  en va de 
même pour l’exemplaire de la fig.16, qui semble mêler des éléments de masques 
d’homme-fauve et  pwo. Ces derniers exemples renforceraient au moins l’hypothèse 
qu’une influence plastique et iconographique venue du Sud a pu remonter assez loin 
en territoire luba. 

26



Le but de cette société était,  selon A. Van Malderen,  de servir  trois 
credos : 1) Adorer les génies  kabila ka nongo et  kalulu27, 2) Monter en grade 
pour s’enrichir et acquérir de la puissance, 3) Assouvir les passions humaines. 
Le  chef  d’un  groupe  bulye a  le  titre  de  ki  kungulu  kya  m’bulye (« celui  qui 
représente le grand du ciel »). D’après Tastevin, il possèderait de nombreuses 
petites statues mortuaires assujetties à une plus grande recouverte d’une jarre 
représentant  Ilunga N’sungu (le  protecteur de la société selon l’auteur, mais 
aussi le nom d’un roi luba ayant régné entre 1780 et 1810). De son côté, A. 
Van  Malderen  précise  que  certains  membres  de  haut  rang  peuvent  aussi 
acquérir  des  statuettes  représentant  kabila  ka  nongo ou  kalulu.  Les  deux 
auteurs mentionnent aussi l’usage d’un masque au sein de cette société. 

Ce masque, qui est porté par le ki kungulu kya m’bulye, figurerait le génie 
kabila ka nongo et serait utilisé durant l’initiation des novices (selon Tastevin) 
ou à la fois lors de l’initiation et de la montée en grade de membres de la 
société (selon Van Malderen). Si A. Van Malderen ne fournit pas le détail de 
ces deux cérémonies, le père Tastevin en revanche décrit fort précisément 
l’initiation que nous allons reprendre dans les lignes suivantes. 

Les « candidats » sont amenés au bord d’une rivière près d’une grande 
case fermée et  payent  un droit  d’entrée  à  un dignitaire.  Nus,  sommés de 
rester à l’extérieur, ils attendent l’arrivée du ki kungulu revêtu du masque de 
kabila ka nongo qui tient en main la statuette du génie  kalulu.  Kabila ka nongo 
semble jouer un rôle de Charon, en faisant sentir une poudre aux candidats, 
qui les plonge en syncope. 

A leur réveil,  ils  seront amenés dans une galerie creusée évoquant le 
monde des morts (l’idée d’un monde des morts souterrain est évoquée dans 
de nombreux récits). Dans ce boyau ils seront saisis tour à tour par un initié 
déguisé en léopard alors qu’un autre initié, le  kaloba (le « pêcheur »), imitera 
des rugissements en soufflant dans une calebasse remplie d’eau. Cependant, 
le parcours des néophytes ne s’arrête pas là. A peine remis de leurs frayeurs, 
un autre initié, le mulya vita (le « guerrier »), les jette dans la rivière pour qu’ils 
soient amenés sur l’autre rive par un dignitaire déguisé en monstre aquatique 
ayant pour nom kamanzi. Une fois sur la terre ferme, ils seront accueillis par 
deux dignitaires, le ndalabo et le manembwa qui achèveront leur initiation. 

Le premier leur rasera la tête et les couvrira d’huile de sésame pour les 
fortifier. Le second tracera au kaolin deux cercles autours de leurs orbites et 
un triangle (symbolisant une houe), ou un cercle (symbolisant la lune) sur leur 
front. Leur formation est alors terminée, et ils deviennent des membres du 
bumbulye à part entière.  Que pouvons-nous retenir de ces rituels d’initiation 
tels qu’ils furent décrits par Tastevin et Van Malderen ? 

En  premier  lieu,  on  doit  remarquer  le  rôle  d’entremetteur  entre  le 
monde des vivants et celui des morts que semble jouer le personnage masqué 
kabila  ka  nongo.  Nous  attirons  aussi  l’attention  sur  l’importance  du 
déguisement dont deux dignitaires (le  kamanzi, et celui innommé figurant le 
léopard)  font  usage.  Enfin,  il  faut  noter  l’importance  d’une  symbolique 
lunaire (les cercles de kaolin).  Pourtant,  aucun des renseignements fournis 
par les deux auteurs ne nous permet de donner un visage au masque kabila  

27 Sur ces deux « génies », il est intéressant de constater que le père Tastevin ne les 
cite pas comme étant les protecteurs de la société. Selon lui le « génie » protecteur 
serait Ilunga N’sungu, « Ilunga le jeune », qui serait appelé ki bawa ki m’bulye (Kibawa 
du mbulye ) lors de l’initiation des novices.

27



ka  nongo.  De  même,  rien  ici  ne  permet  d’affirmer  que  les  personnages 
déguisés ont pu porter un masque.

Les descriptions fournies sur le  bumbulye peuvent la mettre en rapport 
avec les trois grandes confréries luba originelles (selon les mythes) que sont le 
buyangwe, le kabwala et le bulumbu. Ainsi, le nom même de la société mi bulye ya  
mu tuma (mbulye ya mutuma) semble la mettre en rapport avec le buyangwe et le 
kabwala, qui portent respectivement les noms de mbulye ya bitoki et mbulye ya  
bikolo.  D’autre part,  nous  retrouvons  dans  l’initiation  du  mbulye  ya  mutuma 
l’usage  d’une  poudre  médicinale  faisant  rentrer  le  sujet  en  syncope.  Une 
substance de ce type se retrouve dans le  buyangwe  et  est  utilisée  dans des 
conditions similaires.  Par ailleurs, l’une des phases de l’initiation consiste à 
ramper dans un souterrain évoquant le monde des morts où intervient un 
personnage  déguisé  en  fauve  dont  les  rugissements  sont  produits  par  un 
acolyte soufflant dans une calebasse à demi remplie d’eau. Cette description 
se retrouve de façon plus ou moins identique dans le buyangwe et le kabwala : 
entrée dans le monde des morts par le biais d’une tombe ancienne (dans le 
buyangwe et  le  kabwala)  et  présence  d’un  fauve  humain  émettant  des 
rugissements et terrassant le novice (dans le buyangwe). 

Pour approfondir cette réflexion sur le  mbulye ya mutuma nous devons 
nous pencher sur une « autre » société : le ba-ma-buli ou bumbuli.

4.2. La société du ba-ma-buli 

Le père Tastevin est l’un des seuls auteurs à faire véritablement mention 
de cette société dans une note de deux pages (TASTEVIN, 1938, cours 19, 
pp.14-15). 

Les membres de cette société se distinguent par des habits en écorce de 
ficus et une queue d’hippopotame tenue en main. Les esprits protecteurs en 
sont  Kibawa et  Mande. Elle possède différents grades. Les plus élevés sont 
réservés aux hauts dignitaires mulupu, dont la case possède deux portes (une 
pour rentrer une pour sortir), et au ki kungulu qui joue un rôle relativement 
semblable à celui de son homonyme du bumbulye. 

Le  ki kungulu reçoit les candidats à la confrérie assis sur une peau de 
lion et revêtu du masque  kalilu kanongo qui est le serviteur de  Kibawa (un 
grand esprit de l’Est). Un assistant du maître de cérémonie demande alors 
aux futurs membres à quel rang ils aspirent. Cinq choix se présentent à eux : 
mu senge, senga, fikilua, kipanga et tusulo. Bien que le prix d’admission pour ces 
grades  ne  soit  pas  uniforme,  chacun  donne  droit  à  la  possession  d’une 
statuette de kabila kanongo (personnage masqué apparaissant dans l’initiation 
du  bumbulye) et de  kakulu. Les réunions semblent se tenir, d’après Tastevin, 
lors de la nouvelle lune ou à la mort d’un confrère. 

A  la  lecture  de  ce  bref  descriptif,  on  ne  peut  que  s’étonner  des 
ressemblances  existant  entre  le  bumbuli et  le  bumbulye.  Cela  amène 
naturellement à se demander si les deux ne sont pas apparentés. Un auteur 
peut  aider  à  confirmer  cette  impression :  le  révérend-père  Colle  (1913b, 
pp.38-43). L’organisation et les rites du  mbulye ya mutuma (ou  bumbulye) que 
décrit  Colle  empruntent des éléments à l’hypothétique  ba-ma-buli décrit  par 
Tastevin. Ainsi :

Le mbulye ya mutuma prit son essor dans la région de Kinkondja et serait 
la confrérie nationale luba par excellence. Le grand chef de la société aurait 

28

jvolper
Sticky Note
Accepted set by jvolper

jvolper
Sticky Note
Accepted set by jvolper



pour titre mwiranmbwe, et serait aidé par certains dignitaires comme le musenge, 
« le chef initiateur » (un titre portant un nom similaire figure dans le  ba-ma-
buli).  Le  « génie »  protecteur  de  ces  importants  personnages  serait  Ilunga 
Nsungu, que le père Tastevin définit comme étant le protecteur du bumbulye. 
Pour le père Colle, l’admission au sein du mbulye ya mutuma se ferait en trois 
phases. Lors de la première, le profane (mpukuta) donnerait au maître un petit 
cadeau en échange d’un collier de graines mpiki (insigne de la société), il peut 
dès lors se joindre aux danses sauf à celles qui s’exécutent lors des initiations. 
La deuxième phase, qui se déroule après un temps plus ou moins long, se 
déroule ainsi :  le  maître fait  quérir  un matin celui  qui  a passé la  première 
étape.  Une  fois  la  personne  arrivée,  il  lui  fait  renifler  une  poudre  qui 
provoque une syncope et  fait  saigner  abondamment du nez (ce détail  est 
mentionné  par  Tastevin,  en  revanche  Colle  ne  mentionne  pas  le  masque 
qu’est censé porter le maître de l’initiation). Lorsque le novice se réveille, il 
est amené devant le maître qui dresse trois rangées de minuscules statuettes à 
l’image  des  génies  tutélaires  (certainement  les  « effigies  funéraires » 
mentionnées par Tastevin). Au milieu de ces « génies » se trouve une grande 
jarre renversée recouverte d’une étoffe. Le maître nomme les uns après les 
autres  les  noms des sculptures à l’attention  du novice.  Arrivant  à  la  jarre 
voilée, il dit alors (COLLE, 1913b, p.40) : « Ici se trouve notre principal protecteur,  
Kybawa kya mbulye. Garde-toi bien de ne jamais révéler son nom aux mpukuta… ». 
Cette  présentation  faite,  le  maître  soulève  le  récipient  et  révèle  kybawa 
(Kibawa).  Le  novice  sera  alors  badigeonné  de  kaolin  extrait  du  mboko 
(calebasse) qu’habite mande vilye, qui est mentionné par Tastevin comme étant 
le deuxième génie protecteur du ba-ma-buli. Voilà ce que l’on peut dire de la 
deuxième phase de l’initiation telle qu’elle est décrite par Colle. 

Lors de la troisième et dernière phase, celle qui vise à instruire le novice 
aux rites secrets, la cérémonie reprend « la traversée du tunnel au léopard », 
telle que l’avait décrite le père Tastevin pour le bumbulye. Pourtant, quelques 
différences existent entre les versions des deux auteurs. 

Chez Colle, le passage dans le monde aquatique n’est pas mentionné. 
En revanche, il précise qu’une fois l’épreuve chtonienne effectuée, le novice 
sera  amené  dans  la  demeure  du  grand  maître.  La  case  de  l’important 
personnage est recouverte de peintures murales représentant divers animaux. 
Chaque  figure,  qui  désigne  un  génie  tutélaire,  lui  sera  nommée.  Cette 
mémorisation des noms par le novice est très importante, elle est en quelque 
sorte « la carte de visite » des bambulye et leur permet de se reconnaître entre 
eux.  Cette  étape  marque  la  fin  de  l’initiation.  Le  nouveau  membre  du 
bumbulye peut dès lors se réunir avec tous les adeptes à la nouvelle lune, à 
l’initiation  d’un  novice,  ou  à  la  mort  d’un  confrère.  Ces  réunions 
s’accompagnent  toutes  de  chants  et  de  danses  auxquels  participeront  les 
bambulye vêtus d’un habit en écorce de ficus, et d’une queue d’hippopotame 
tenue  en  main  (habillement  caractéristique  du  ba-ma-buli pour  le  père 
Tastevin). Au regard de ces éléments collectés sur le bumbulye et sur le bumbuli 
que pouvons-nous en dire ? 

La  description  faite  par  Colle  est  la  plus  précise  et  la  plus  digne 
d’attention pour ce qui concerne les rituels d’initiation. Tastevin, de son côté, 
semble avoir mélangé les différentes phases qu’il résuma en une seule unité 
de temps. Cependant, Tastevin apporte quelques informations que négligea 
Colle, notamment en ce qui concerne l’usage de masques. Pour ce qui est du 
ba-ma-buli, les  ressemblances  troublantes  avec  le  bumbulye,  telle  que  le 

29



décrivent  Colle, Tastevin et Van Malderen, laissent à penser que le  bumbuli 
n’est pas à dissocier du bumbulye et qu’il en constitue peut-être une variante. 

Pour aller plus loin, comme j’en ai déjà fait mention, le  bumbulye et le 
bumbuli ne  sont  peut-être  qu’une  adaptation  régionale  ou  une  autre 
transcription phonétique de la confrérie du bumbudye. Expliquons-nous sur ce 
point. 

Tout d’abord, le  bumbulye semble trouver ses origines dans les « trois 
confréries  originelles » tout comme la société  bumbudye.  D’autre part,  nous 
retrouvons  dans  le  bumbulye et dans  le  mbuli, des  titres  portés  par  des 
dignitaires du bumbudye. 

Ainsi, M. De Roy précise que  musenge  est le titre que porte le chef de 
l’initiation du bumbudye, et que kikungulu est le grand chef d’une association de 
mbudye (DE ROY, 1945, pp.94-95). Or, nous avons évoqué ces noms dans le 
bumbulye et le  bumbuli.  Autre détail,  Colle  et Tastevin ont mentionné,  dans 
l’initiation du bumbulye, trois rangées de statuettes. Leurs noms sont révélés au 
prétendant. Au milieu d’elles trône, caché sous une jarre, le génie tutélaire 
Kibawa. Si l’on retrouve Kibawa dans le bumbudye, on trouve aussi la trace de 
ces statuettes innombrables au sein de cette confrérie. M. Henroteaux, dans 
son article sur les bambudye, en parle (HENROTEAUX, 1945, p.103). Il ne les 
définit pas comme des « fétiches » mais plutôt comme des objets de mémoire 
dont le novice doit assimiler les noms. Concernant les détails initiatiques et 
mnémotechniques,  le  père  Colle  précise  que  dans  la  dernière  phase 
d’initiation du  bumbulye,  le candidat est amené dans la demeure du « grand 
maître ». 

Les murs de cette case sont recouverts de peintures représentant divers 
animaux, les symboles de « grands génies ». Le novice se les voit expliquer. 
Or,  des  dessins  assez  similaires  se  retrouvent  dans  le  bumbudye.  W.  F.  P. 
Burton (1961, p.160) n’a-t-il pas vu sur les murs d’une « hutte du bumbudye » 
la  représentation  de  Lolo  Inanombe28 ?  M.  H.  Nooter  n’a-t-elle  pas 
photographié  en  1988  les  murs  peints  d’une  « maison  d’initiation  du 
bumbudye » (NOOTER & ROBERTS, 1996, fig.106)? 

Les exemples basés sur le lien rituel unissant le bumbulye, le bumbuli et le 
bumbudye sont nombreux, et nous désirerions en citer un dernier. Dans son 
article portant sur la « secte » des visanguka, A. Van Malderen  précise qu’ils 
appartiennent  presque  tous  à  la  branche  supérieure  du  bumbuli appelée 
buyembe  (VAN MALDEREN, 1935, p.22). Bien que nous soyons amenés à 
traiter des visanguka plus loin, quelques remarques sont ici nécessaires. 

Le  buyembe est l’autre nom du  bukasandji  (bukasanji ou  bukazanzi). Or, 
cette société constitue l’une des branches du  bumbudye,  ou du moins y est 
affiliée. Il est donc vraisemblable que le bumbuli (et par ce fait le bumbulye) soit 
à rattacher au  bumbudye. Comme nous l’avons déjà souligné, le  bumbuli et le 
bumbulye constituent  donc  certainement  une  variante  de  désignation  du 
bumbudye,  comme le  buyembe pour  le bukasandji.  Le moment est maintenant 
venu de revenir sur la question du masque tel qu’il est évoqué dans le mbulye  
et dans sa variante probable.  

28 Lolo Inanombe est la fondatrice mythique du mbudye. Protéiforme, on la décrit ou la 
représente parfois sous la forme d’un buffle ou d’une tortue. Or, il faut ici relever 
que chez les Lovale, les constructions géométriques semblables à celles observables 
sur les peintures faciales du masque de la fig.13 renvoient à la tortue (VRYDAGH, 
1967). Si une telle symbolique était attestée chez les Luba centraux, cela pourrait, 
dans le futur, ouvrir certaines perspectives iconographiques intéressantes. 

30



Le  père  Tastevin  dit  que  ce  personnage  masqué  est  joué  par  le  ki 
kungulu kya m’bulye et qu’il figurerait le « génie »  kabila ka nongo. Les mêmes 
observations se retrouvent chez A. Van Malderen  qui précise que l’objet est 
réalisé en bois  de  mukusu (idem,  1937,  p.158).  Sur son utilisation,  les deux 
auteurs s’accordent sur le fait qu’il intervient durant l’initiation et qu’il amène 
le candidat dans le monde des morts par le biais de la poudre qu’il a en sa 
possession. 

Quant au masque présent dans la société ba-ma-buli (bumbuli), il est porté 
par le  ki kungulu et a pour nom  kalilu kanongo, qui n’est autre que celui du 
serviteur  de  Kibawa.  Retenons  que  le  nom de  ce  célèbre  esprit  de  l’Est 
revient aussi dans le  bumbulye.  Si le père Colle  donne ce nom au principal 
protecteur du bumbulye (la statuette cachée sous une jarre), le père Tastevin, 
de son côté, précise que le protecteur de la société, ilunga n’sungu (pour Colle, 
ce dernier serait plutôt le protecteur attitré des dignitaires), est nommé, lors 
de l’initiation de novices, ki bawa ki m’Bulye. Pourtant, ces deux informations 
sont  fragiles  et  ne  nous  permettent  guère  de  faire  un  lien  avec  des 
exemplaires de masques connus. Cependant quelques indices nous permirent 
hypothétiquement de relier certains masques au  mbuli. J’ai déjà effectué des 
comparaisons  entre  les  peintures  faciales  en  usage  dans  cette  confrérie 
(fig.14) et celles figurant sur certains masques (fig.11-13). Ces derniers, dont 
l’usage est inconnu, pourraient-ils se rapprocher de la société  bumbuli ? Cela 
est possible compte tenu de la résonance de ce motif facial atypique sur les 
masques. 

Les traits carnassiers des visages sculptés pourraient-ils renvoyer à celui 
porté par le kikungulu du bumbuli et qui porte pour nom kalilu kanongo ? C’est 
une  piste  plausible  car  le  kikungulu semble  lié  à  une  notion  de  pouvoir 
s’exprimant par le biais d’une peau de lion sur laquelle il s’assied. La question 
se pose alors sur la signification du nom kalilu kanongo. Ce nom pourrait être 
un  barbarisme  du  terme  kadilu  kanongo qui  peut  se  traduire  de  diverses 
manières : 1- petit fourneau de pipe en terre cuite, 2- un petit feu de potier, 3- 
un petit feu de vengeance.  

Ces définitions nous laissent pourtant dans l’incertitude. Tout au plus 
pouvons-nous voir dans la définition première un rapprochement avec les 
esprits de l’Est qui font usage de tabac (COLLE, 1913a, p.421). Pourrait-il 
s’agir d’une représentation de Mbidi Kiluwe le grand héros que l’on rattache à 
Kibawa (esprit de l’Est) ? Les traits léonins du masque (nez droit) de même 
que la peau de lion pourraient renvoyer au caractère protéiforme de Mbidi 
Kiluwe, et au caractère lunaire de l’animal et du héros. D’après A. F. Roberts 
(1980, p.173), ce carnassier est un animal bénin s’il est visible alors qu’il est 
redoutable lorsqu’il est caché (dissimulation lorsqu’en quête de proie). Pour 
l’auteur, la lune est identique : clémente et bénéfique lorsque visible, néfaste 
lorsqu’elle disparaît (elle n’est alors visible que des « hommes de magie » tels 
les  membres  du  bulumbu).  Pour  ce  qui  est  du  caractère  lunaire  de  Mbidi 
Kiluwe, ou de son fils, nous renvoyons plus volontiers le lecteur au texte de 
L. de Heusch (1972,  pp.67-71).  Cependant, bien que nous avancions cette 
hypothèse, elle nous semble quelque peu incertaine. 

D’une part, la surinterprétation est toujours possible et, d’autre part, le 
seul  nom que  nous  avons  recueilli  pour  désigner  un  masque  de  ce  type 
(fig.13) est d’une toute autre nature. Ce masque, d’après les sources données 
par  un  roi  Lozi  (Yeta  III),  se  dénommerait  nyachihande.  Or,  d’après  les 
linguistes, ce mot pourrait se traduire peu ou prou par « le petit maléfice » ou 

31



« le petit lieu des maléfices ». Nous ne pouvons donc que souligner le peu de 
liens épistémologiques existants entre nyachihande et kadilu kanongo. 

Aussi l’hypothèse avancée précédemment doit être considérée comme 
telle. Tout au plus pouvons nous dire que le ou les masques « nyachihande » 
ont pu être liés à un pouvoir potentiellement néfaste (mais pour qui, pour 
quoi ?).  Par  ailleurs,  le  terme  nyachihande pourrait  aussi  être  une  variante 
linguistique du terme sachihongo, ce qui rend la traduction incertaine.

L’évocation de ces masques carnassiers relance pourtant une question 
restée en suspens alors que nous traitions de la possible relation des masques 
d’homme-fauve avec le mukanda. En effet, certains points posaient problème 
pour la soutenance de notre théorie  ayant trait  à  la  circoncision.  Ainsi,  la 
localisation  possible  de  ces  masques  dans  la  région  de  Mwanza  ne 
correspondait  pas  à  l’aire  du  mukanda.  Par  ailleurs,  bien  que  nous  ayons 
cherché une explication iconographique liée au mukanda en ce qui concerne le 
bandeau perlé  nkaka  figurant  sur l’un des  masques  de  ce  type (fig.10),  la 
présence du bandeau perlé était troublante. Qui plus est, il y a aussi les notes 
de A. Bamert (1980, p.266) qui indiquent que le masque de la fig.9 était utilisé 
dans les bush schools et dans les rites d’initiation du bumbudye. 

Avant de commencer à étudier l’intégration possible  de ces masques 
dans le bumbudye, une précision se doit d’être apportée. Lorsque j’ai parlé de 
l’usage possible de ces masques au sein du  mukanda,  j’ai  aussi évoqué une 
piste iconographique qui pourrait faire de ces masques une représentation de 
Nkongolo. Nous n’avons pas d’hypothèse plus appuyée pour contredire cette 
interprétation.  Cependant,  en  nous  penchant  sur  le  lien  éventuel  que put 
avoir  le  roi  mythique  avec  les  « trois »  sociétés  dont  il  est  question  ici, 
certaines voies d’études étaient envisageables. Bien que Nkongolo ne semble 
pas avoir eu de rôle à jouer dans le bumbuli et le bumbulye, il n’en allait pas de 
même dans la dernière des trois sociétés (qui n’en forment peut-être qu’une) : 
le bumbudye. 

D’après  certaines  sources,  les  bumbudye  existaient  à  la  cours  de 
Nkongolo.  Ainsi,  M.  Henroteaux  nous  relate  la  légende  suivante 
(HENROTEAUX, 1945, p.98). Il y a bien longtemps de cela, les  bambudye 
vivaient  dans  l’Est  de  l’Upemba  (Nord-Est  du  pays  luba).  Ils  furent 
découverts  dans  cette  région  par  Banza  Bwanga, le  grand  sorcier  du  roi 
Nkongolo. Cet homme fut surpris par les  bambudye, qui se distinguaient du 
commun de  diverses  façons,  notamment  par  leurs  coutumes  alimentaires 
(certains  écrits  précisent  qu’ils  sont  végétariens  mais  ne  mangent  pas  de 
manioc).  Il  les invita donc à la cour de  Nkongolo  (près de Kabongo). Ce 
dernier, fidèle à son habitude, traita et testa cruellement ces hommes raffinés. 
Pour vérifier l’étendue de leur pouvoir, il les enferma dans une case pendant 
plusieurs jours tout en leur donnant quelque nourriture pour les obliger à 
vivre au milieu de leurs immondices. Le but de tout cela était de railler leur 
préciosité  excessive.  Les  bambudye élaborèrent  alors  un  stratagème :  ils 
creusèrent un tunnel qui  ressortait  quelques centaines de mètres plus loin 
dans la brousse. Là, à l’abri de tous les regards ils se débarrassaient de leurs 
déchets. 

Nkongolo fut  étonné  de  constater  qu’au  fil  des  jours,  ces  hommes 
réussissaient  à  maintenir  un tel  état  de propreté.  Plus  cruel  que jamais,  il 
ordonna que l’on boute le feu à la case.  Les bambudye en s’échappant par le 
tunnel  réapparurent  indemnes  devant  le  souverain,  qui  fut  définitivement 
subjugué et les  prit  sous sa protection.  Il  semble par ailleurs  que ces « fils 

32



adoptifs »  de Nkongolo se  retrouvèrent  à  sa  mort,  pendant  un  temps 
« orphelins » avant d’être recueillis par Kasongo Mwine Kibanza, le petit fils 
du héros Kalala Ilunga (WOMERSLEY, 1984, p.26). 

Quels  enseignements  pouvons-nous  tirer  de  ce  mythe ?  En premier 
lieu, nous ne pouvons que souligner les ressemblances entre les  bambudye  et 
Mbidi  Kiluwe pour  ce  qui  est  de  leurs  rapports  avec  Nkongolo.  Le 
raffinement des mœurs (s’exprimant, en partie, par l’alimentation) est dans les 
deux cas sujet d’étonnement, d’humiliations et de persécutions de la part de 
Nkongolo. Rappelons que E. Orjo de Marchovelette (1950, pp.354-359) et 
W. F. P. Burton (1961, p.6) insistent sur les frictions existantes entre les deux 
hommes à ce sujet. 

Ainsi  Nkongolo reprochait  à  Mbidi  Kiluwe de  manger  des  olives 
sauvages à l’abri des regards comme un esclave. De son côté, Mbidi Kiluwe 
reprochait au « roi ivre » de se nourrir devant les autres, sans respect pour 
l’étiquette royale. Pourtant, les comparaisons s’arrêtent là, car l’attitude des 
bambudye face aux humiliations n’est pas la même que celle de Mbidi Kiluwe. 
Alors que le héros chasseur s’enflamme et quitte le royaume de Nkongolo en 
chargeant son fils à naître de châtier le « barbare », les  bambudye auront une 
toute  autre  attitude.   Au  lieu  de  fuir  ou  de  combattre  le  tyran,  ils  vont 
persévérer et user de merveilles pour le séduire. Cela ne réussira qu’à moitié, 
car s’ils réussissent à se faire adopter, jamais ils n’humaniseront totalement 
Nkongolo, qui restera un être frustre. 

En  revanche,  ils  furent  l’avant-garde  qui  allait  ouvrir  la  voie  à  la 
civilisation de Mbidi Kiluwe qui se chargera, avec son fils, de l’inculquer de 
manière plus brutale. Mais cela n’aurait pu être possible sans l’aide du devin 
Mijibu (peut-être un « membre » du bumbudye ou du bulumbu). Cette légende 
illustre  assez  bien  une  réalité  historique,  celle  d’un  royaume  luba  qui 
convainquit  et  conquit  les  hommes  plus  souvent  par  la  pompe  et  le 
raffinement que par les armes. 

Cela explique peut-être pourquoi, le personnage de Nkongolo joue un 
rôle, et non des moindres, dans l’initiation des bambudye. Ainsi, M. H. Nooter 
(NOOTER & ROBERTS, 1996, pp.120-121) précise que durant sa première 
étape initiatique, le candidat doit assumer le rôle de Nkongolo, le symbole de 
mort et de stérilité. Nous pensons néanmoins qu’il faut nuancer cette image 
manichéenne de Nkongolo qui sut accepter, certes sans l’épouser, la culture 
étrange et précieuse qui se présenta à lui. Sans la ruse des  bambudye, sans le 
fléchissement volontaire de Nkongolo, la geste luba n’aurait pu s’accomplir. 
Peut-être que les « masques d’homme-fauve » que nous avons abordés dans 
le paragraphe réservé au mukanda purent trouver une place éphémère dans un 
jeu scénique durant lequel revivait Nkongolo. 

Par ailleurs, nous avions mentionné l’existence d’un exemplaire de ce 
type  de  couleur  noire  (fig.3).  Le  coloris  atypique  pourrait  trouver  une 
résonance dans cette phase initiatique décrite par M. H. Nooter. Alors que le 
novice est encore dans son rôle de Nkongolo, il se voit recouvert de noir ce 
qui  indique  sa  transformation  vers  une  nouvelle  vie  tournée  vers  la 
connaissance,  l’intellectualisme  de  Mbidi  Kiluwe (dont  la  peau  noire  de 
palissandre est un des signes distinctifs). Ce masque a t’il pu marquer cette 
phase transitionnelle ? 

Paradoxalement, il faut aussi mentionner le fait que dans les peintures 
de cases du  bumbudye (NOOTER & ROBERTS, 1996,  fig.106) les  figures 
noires peuvent indiquer les non-initiés, les ignorants. Le masque pourrait-il 

33



donc insister sur l’ignorance de Nkongolo face à la culture apportée par les 
bambudye et Mbidi Kiluwe ? 

Les pistes interprétatives sont nombreuses et tiennent peut-être plus du 
jeu  « intellectuel »  que  de  la  réalité.  En  effet,  il  faut  aussi  prendre  en 
considération que si les masques d’homme-fauve sont des dérivés du concept 
du  sachihongo,  il  ne  faut  alors  pas  mésestimer  le  fait  que  certains  de  ces 
masques  mbunda  sont  à  couleur  noire  dominante.  A  partir  de  là,  il  est 
difficile d’accréditer totalement la théorie iconographique du bumbudye. 

Nous  nous  limiterons  donc  à  ces  quelques  voies  en  l’absence  de 
certitudes, de sources fiables. Notons cependant qu’il existait dans les années 
1970 des masques portant le nom de nkongolo, d’un type très différent de celui 
des  masques  d’homme-fauve,  dans  la  société  du  kifwebe  des  Luba (qui  se 
rattachait  initialement  à  la  société  bumbudye).  Cette  observation  laisse 
supposer que des masques de Nkongolo ont pu exister dans le bumbudye. 

4.3. Les sociétés d’hommes-lions 

Il  y  eut  autour  de  ces  confréries  autant  de  mystère  et  de  passion 
plumitive de la part des Européens qu’il y en a eu pour la fameuse confrérie 
des anioto en territoire babali. 

Ces « sectes d’assassins sanguinaires » condensaient à elles seules, toute 
la sauvagerie que l’on s’attendait à trouver en Afrique centrale. Pourtant, en 
termes  de  barbarie,  les  exactions  commises  par  ces  hommes  avaient  des 
similitudes  comportementales  avec  les  différentes  mafias  italiennes  et 
irlandaises du premier tiers du XXème siècle. Mais qui étaient ces hommes-
lions ? 

Les  hommes-lions,  connus  sous  le  nom  vernaculaire  de  visanguka 
(« ceux  qui  se  métamorphosent »),  se  trouvaient  dans  quasiment  tout  le 
territoire luba ainsi que chez les Bwile et les Tumbwe chez qui ils  étaient 
connus sous le nom de mbazo (herminette) nganye (VAN MALDEREN, 1935, 
p.22). On semble par ailleurs retrouver leur trace en Zambie dans la région 
du lac Bangweulu. En effet, D. Campbell (réd.1969, p.115-117) mentionne 
l’existence sur ce territoire des « lions-doctors » se transformant et ayant une 
emprise  sur  les  lions.  Qui  plus  est,  une  croyance  populaire  bemba 
(population se trouvant au Nord-Est du lac) fait état de chefs se réincarnant 
sous la forme de ces carnassiers. Ces hommes sont alors connus sous le nom 
de chisanguka. 

D’après  une  information  communiquée  par  P.  P.  Gossiaux,  les 
visanguka existaient aussi en Tanzanie à l’Est du lac Tanganyika notamment 
chez les Fipa. Chez ces derniers, il semblerait que les visanguka se couvraient 
d’une pelisse de félin  pour  commettre des actions  qui tenaient  plus de la 
rapine que de l’acte du sicaire.  

Les visanguka luba étaient, aux dires de E. Van Malderen (1935, p.22), le 
bras  armé  du  buyembe (bukasandji)  lui-même  considéré  comme la  branche 
supérieure du bumbuli (barbarisme ou variante du bumbudye). Leur rôle initial 
était  de  mettre  physiquement  fin  aux  agissements  des  sorciers,  mais  ils 
pouvaient  aussi  faire  office  de  sicaires  pour  le  compte  d’un  puissant 
(semblable en cela aux anioto) et accomplir des vengeances personnelles. 

La  société  n’avait  pas  de  chef  véritable,  si  ce  n’est  que  le  meilleur 
d’entre eux était considéré comme celui ayant les charmes les plus puissants 

34



(madawa),  et  il  était  donc  habilité  à  diriger  le  groupe  et  l’initiation  du 
néophyte. Pour ce qui est de l’initiation, le prétendant devait passer plusieurs 
épreuves où la résistance, la discrétion et la force physique, primaient. Si le 
novice  réussissait  les  tests,  il  se  voyait  remettre  une  peau  de  civette  (qui 
permet la métamorphose), un coléoptère dans une pochette de fibres (pour 
rendre invisible) et un autre coléoptère de l’espèce goliath (placé en bouche, il 
donne l’illusion à la victime d’être attaqué par un lion). Le nouvel initié était 
alors badigeonné d’huile et de  nkula  pour favoriser le contact avec certains 
esprits.  Il  allait  ensuite  avec  le  maître  voir  le  forgeron de la  secte  qui  lui 
remettait : des sandales de bois imitant le pas du fauve, une herminette ayant 
un crochet (pour traîner la victime et la lacérer), ainsi qu’une hachette (pour 
briser les os). 

Ces  formalités  achevées,  le  nouveau  visanguka pouvait  attendre  un 
ordre,  une commande ou un motif  de  vengeance pour  rentrer  en action. 
Quand l’occasion  se présentait,  il  y  avait  avant l’opération  une cérémonie 
d’augures. Un tas de poudre rouge  nkula  était placé vers le soleil couchant 
tandis qu’un tas de farine blanche était placé vers le soleil levant. Au milieu 
de ces deux tas se trouvaient des herbes médicinales (madawa). Si le vent les 
poussait  vers  le  tas  de  farine,  l’opération  se  déroulerait  selon  des  bons 
auspices et pouvait être lancée. Dans le cas contraire, elle était remise à plus 
tard. 

Pour  ce  qui  est  du  « modus  operandi »  (JOSET,  1955,  pp.96-97), 
l’opération se faisait toujours en binôme. Les deux hommes attendaient près 
de la case de la victime que la nuit tombe. Une fois Séléné redevenue maître 
de son royaume, ils faisaient du bruit pour vérifier que la victime soit bien 
endormie. Dans le cas contraire, l’homme sortant pour se renseigner sur les 
causes  dudit  bruit  était  tué  au  seuil  de  sa  demeure.  Si  la  maisonnée  était 
endormie,  l’un  d’eux grimpait  sur  le  toit  pour  ouvrir  une brèche  dans  le 
chaume,  afin  de  s’y  engouffrer  et  d'ouvrir  silencieusement  la  porte  de 
l’intérieur. Cette action faite, le deuxième « lion », son goliath dans la bouche, 
s’engouffrait  dans  la  demeure  pour  massacrer  à  coups  d’herminette  le 
dormeur.  Le  cadavre  était  ensuite  traîné  dehors  pour  être  mutilé  afin  de 
simuler  une  attaque  de  lion.  Pendant  que  l’un  des  tueurs s’affairait  à  la 
besogne, l’autre faisait entendre un rugissement au moyen d’une calebasse à 
demi remplie  d’eau pour dissuader d’éventuels  secours. L’action effectuée, 
une partie du corps emportée par « le lion » était jetée dans un coin vaseux 
pour qu’on ne la retrouve pas. 

Notons que pour les zones de Bunda, Ngoy Mani et Kisanga, W. F. P. 
Burton parle d’actions du même ordre commises par des hommes du tupoyo 
possédant un instrument tranchant semblable à des griffes (l’herminette des 
visanguka ? Des  griffes  métalliques  comme  celles  des  anioto ?),  et  des 
chaussures reproduisant l’empreinte du lion (BURTON, 1961, p.173).  Cela 
pourrait laisser supposer que cette « société jumelle » du bukasandji possédait, 
elle aussi, ses sicaires patentés. 

Ce n’est pas dans l’espérance d’une réécriture d’un roman colonial que 
nous avons insisté sur ces nombreux détails macabres, mais bien pour tenter 
de  comprendre  et  de  resituer  l’avis  d’un  auteur  évoquant  la  présence  de 
masques dans cette confrérie. 

Th. H. Centner (1963, p.104) cite ainsi une société muyembe en territoire 
sanga  (groupe  affilié  aux  Baluba)  qu’elle  suppose  être  en  rapport  avec  le 
buyembe (ce que je  pense  également).  Au sein de cette confrérie,  l’homme 

35



ayant déjà tué plusieurs fois était «…digne de porter le masque lion et une plume de  
nduba (toucan). » L’auteur précise que les masques étaient rares et que la plume 
pouvait suffire29. Les membres de cette confrérie s’oignaient de terre rouge 
sur le front et les joues. La question est alors de savoir quelle était l’apparence 
de  ce  masque,  et  en  quelle  occasion  il  était  porté.  L’auteur  ne  livre 
malheureusement aucune information. On peut bien sûr penser à certains des 
masques d’homme-fauve du corpus comme ayant eu un rôle à jouer dans 
cette  société.  Mais  cette  hypothèse  repose  avant  tout  sur  une  facilité 
comparative entre le mot « lion » et les traits carnassiers du masque. Qui plus 
est, le territoire sanga est éloigné de la zone de production possible de telles 
pièces30. 

Nous penchons plutôt vers cette hypothèse : les masques en question 
sont  plutôt  des  cagoules  identiques  à  celles  utilisées  par  les  anioto.  Les 
masques-cagoules étaient moins à même de gêner une action « commando », 
nécessitant  rapidité  d’action et sûreté du geste,  qu’un masque en bois.  Ce 
dernier est cependant concevable si l’on considère que les « masques lions » 
étaient portés lors de cérémonies de la confrérie et non lors d’opérations. Il 
semblerait par ailleurs, d’après P. E. Joset (1955) et A. Van Malderen (1935), 
qu’en action les visanguka ne portaient pas de masques, tant il est vrai que, le 
« pouvoir magique » du goliath, la faveur de la nuit, et les rugissements et les 
empruntes de lions, suffisaient à rendre les tueurs crédibles sans ajout de cet 
accessoire facial. 

Il  faut  néanmoins  préciser  qu’une  source  mentionne  un  costume 
d’anioto assez  particulier  (BOONE,  n.d.,  Carnet  Fe  179,  vol.1).  Ce 
déguisement était composé d’un pectoral en bois à fonction de pare-balles, 
d’une peau de léopard et d’un casque en bois peint  en noir  protégeant la 
boîte  crânienne,  le  front  et  les  joues,  en  rendant  aussi  le  porteur 
méconnaissable.  Nous  n’avons  jamais  observé  un  tel  costume,  mais  sa 
mention (si elle est véridique) laisse supposer qu’un masque de bois pouvait 
être utilisé lors d’actions comme celles des visanguka ou des anioto31. Si de tels 
casques,  de  tels  masques ont  existé,  leur  fabrication  devait  être laissée au 
forgeron qui réalisait bon nombre d’objets de la confrérie. On peut bien sûr 
se demander en quoi les actions du visanguka et celles de l’anioto peuvent être 
mises en parallèle malgré la différence culturelle qui existe entre les Babali et 
les Luba. En fait, bien que nous ne prétendions établir une relation au reste 
improbable entre les anioto et les visanguka, nous avons cru utile et nécessaire 
de  comparer  les  accessoires  de  deux  sociétés  ayant  des  activités  très 

29 Au sujet de cette plume, il faut noter qu’elle est le symbole en territoire luba de 
mort violente. Elle est ainsi portée par tous guerrier ayant tué un ennemi. W. F. P. 
Burton (1960, pl.6) a réalisé une aquarelle d’un manji (assassin professionnel) du chef 
Kabongo. Ce manji portait une véritable touffe de plumes de nduba (une pour chaque 
victime).
30 A  noter  toutefois  que  les  Sanga  ne  sont  guère  éloignés  des  grandes  régions 
minières. Or, c’est dans la zone de Jadotville / Likasi que fut observé l’existence 
d’un masque très proche des sachihongo (fig.17). On ne peut donc totalement exclure 
que  des  Sanga  soient  rentrés  en  contact  avec  des  représentations  d’ « homme-
fauve », qui auraient pu séduire des hommes du muyembe. 
31 Un autre auteur (BOUILLON, 1953, p.569) fait  mention en zone kanyok-luba 
(23°30 de longitude Est/ 7° de latitude Sud) de personnages costumés et masqués 
qui accomplissent des actes de vengeance en profitant de l’obscurité et de l’orage 
pour  commettre  leurs  méfaits.  Ce  type  d’agissement  n’est  pas  sans  rappeler  les 
actions des visanguka.

36



semblables.  Ici  la  comparaison  était  plus  fonctionnelle  et  matérielle  que 
rituelle et symbolique. 

4.4. le bulumbu 

Il  est  extrêmement  risqué d’introduire  ici  la  confrérie  du  bulumbu,  la 
société  des  grands  devins  qui,  selon  le  mythe,  relève  clairement  des  trois 
grandes sociétés luba originelles.  En fait, l’entrée du  bulumbu dans la danse 
iconographique  des  masques  d’homme-fauve  repose  sur  un  seul  indice 
figurant  sur  une  des  fiches  techniques  du  masque  de  la  fig.8.  Il  est 
simplement indiqué que le masque était utilisé pour la divination. Il faut ici 
prendre cette information avec prudence, car nous ne savons si elle fut notée 
d’après les données de Burton (qui photographia le masque), ou si elle résulte 
simplement  d’une  hypothèse  personnelle  d’un  membre  du  musée  de 
Tervuren. Cependant, si l’on part de la possibilité que ce masque a bel et bien 
été utilisé pour la divination, le bulumbu doit être évoqué. Plusieurs raisons à 
cela. La première est que le bulumbu est très lié au bumbudye, confrérie ayant pu 
utiliser  des  masques  d’homme-fauve.  Bien  que  les  deux  confréries  soient 
aujourd’hui  distinctes,  il  semblerait  que,  par  le  passé,  elles  ne  formaient 
qu’une seule entité (BURTON, 1930,  p.236).  Certains aspects culturels du 
bulumbu marquent encore actuellement cet état de fait. Ainsi, M. H. Nooter 
précise bien que les  membres du  bulumbu doivent  être initiés  au  bumbudye  
(NOOTER, 1991, p.217). 

La deuxième raison est  que ces  adeptes du  bulumbu sont  des devins 
possédés par d’importants esprits de la royauté que sont les  vidye. Or, il est 
vrai  que  la  symbolique  des  vidye les  rattache  de  très  près  aux  grands 
carnassiers. Serait-il donc possible que des masques d’homme-fauve aient pu 
être utilisés dans le bulumbu ? L’hypothèse est tentante mais me semble assez 
peu  probante.  Tout  d’abord,  aucune  source  ne  laisse  supposer  l’usage  de 
masques par un de ces grands devins. Ensuite, les gens du bulumbu  ne sont 
pas les seuls à être « possédés » par des  vidye.  Ce cas de figure se présente 
aussi,  bien  que plus rarement,  chez les  bambudye (idem,  1990,  pp.110-111). 
Compte tenu des similitudes (rituelles comme vestimentaires) qui unissent les 
membres du bumbudye à ceux du bulumbu, il est possible que ce masque de la 
fig.8  fut  interprété  comme un  masque  divinatoire  du  bulumbu,  alors  qu’il 
relevait  du  bumbudye.  Néanmoins,  pour  continuer  plus  en  avant  cette 
hypothèse, il faudrait encore prouver la véracité de la courte légende de la 
pièce de la fig.8. 

5. En guise de conclusion 

Si des grandes similitudes furent relevées entre les masques d’homme-
fauve et des exemplaires issus de ce que l’on pourrait  appeler la zone du 
mukanda (qu’il s’agisse des  sachihongo ou des  kakungu), il est plus difficile de 
prouver que l’emprunt formel fut suivi d’un emprunt culturel. A côté d’une 
interprétation  iconographique  trouvant  sa  place  dans  les  cérémonies  de 
circoncision des Luba, force est de reconnaître que l’on ne peut exclure la 
possibilité que ces masques aient été utilisés dans d’autres contextes (société 
d’hommes-lions,  bumbudye,  voire  usage profane).  En attente  de  recherches 

37



plus approfondies, on peut émettre l’hypothèse que les masques d’hommes-
fauves sont issus d’un concept méridional allochtone au monde luba, mais 
qui fut bel et bien adopté par cette culture. Il est fort possible qu’ils doivent 
leur arrivée dans la région des lacs du Lualaba à des hommes ayant travaillé 
dans des régions minières. A la fin des années 1920, ces personnes furent 
peut-être  en  contact  avec  des  populations  non  congolaises,  et  plus 
spécialement  zambienne,  venus  dans  le  Sud-Est  congolais  pour  travailler 
dans les mines. Des échanges et des liens ont pu se créer, et des masques, 
inconnus auparavant des Luba, ont pu alors être découverts. De retour au 
pays,  ces  anciens  mineurs  ont  fort  bien  pu  véhiculer  le  concept  de  ces 
nouveaux masques, qui fut adapté et transformé pour donner les masques 
d’homme-fauve.

Ceci expliquerait partiellement le style « dur », si étranger à l’art luba, de 
ces oeuvres. Partant de ce principe, il n’est pas impossible que les masques 
d’homme-fauve  se  soient  trouvés  une  place  dans  des  contextes  qui 
nécessitaient  des visages « virils » et agressifs. Ils  auraient ainsi répondus à 
une  demande potentielle  d’œuvres  auxquelles  les  sculpteurs  luba  n’étaient 
guère habitués. Ces masques venus du Sud agirent donc peut-être comme un 
« coup de fouet créatif » qui fit réagir quelques sculpteurs qui travaillèrent et 
innovèrent en se basant sur le concept de l’homme-fauve. Suivant cette idée, 
il est peut-être vain de vouloir sélectionner un usage particulier et exclure les 
autres.  Il  n’apparaît  pas  invraisemblable  de  dire  que  ces  masques  à  la 
production réduite ont pu être utilisés dans différents contextes, voire qu’un 
même masque put être utilisé dans différentes cérémonies. Quoiqu’il en soit, 
il  est  véritablement  impossible  d’exclure  totalement  un  des  quelconques 
usages ici  évoqués.  Bien entendu, cela  vaut aussi  pour l’utilisation  la  plus 
humble : celle du masque profane ou de divertissement. En effet, ne peut-on 
s’amuser de ce qui grogne, de ce qui est colérique ?

38



BIBLIOGRAPHIE

Abréviations 

BJIDCC : Bulletin des Juridictions Indigènes et du Droit coutumier Congolais 
CEPSI : Centre d’Etude des Problèmes Sociaux Indigènes

   MRAC : Musée Royal de l’Afrique Centrale  (Tervuren, Belgique)

     
BAMERT,  A.,  1980,  Afrika  Stammeskunst  In  Urwald  und  Savanne,  editions 
Walter-Werlag.

BOONE, O., n.d., archives, MRAC section ethnographique.

1961, Carte ethnique du Congo : quart Sud-Est, Annales du MRAC, 
série Sciences Humaines, N°37.

BOUILLON, A., 1953, « Les mammifères dans le folklore Luba », in  Zaïre, 
vol. VII, N°6, pp.563-601.

BOURGEOIS, A. P., 1980, “Kakungu among the Yaka and Suku”, in African  
Arts, vol. XIV, N°1, pp. 42-46 et 88. 

1981, « Masques suku », in Arts d’Afrique Noire, N°39, pp.26-41. 

1984,  Art  of  the  Yaka  and  Suku,  Alain  et  Françoise  Chaffin 
éditeurs, Paris. 
                                                                                                                      
                    1993, “Masks and Masking Among the Yaka, Suku and related 
peoples”, in Face of the Spirits, Snoeck-Ducaju & Zoon, Ghent, pp.48-56.
                                          
BURTON, W.F.P., 1930, “The Secret Societies of Lubaland, Congo Belge”, 
in Bantu Studies, N°4, pp. 217-250.

1960, Notes and Watercolors of Luba Coiffures, archives de la section 
ethnographique du MRAC, Tervuren.

     1961,  Luba  Religion  and  Magic  in  Custom  and  Belief,  Série  N°8, 
Sciences humaines, MRAC, Tervuren.

CAMPBELL, D., rééd. 1969, In the Heart of Bantuland, Negro University press, 
New York, 1ère édition, 1922, Seeley, Service & Co, Londres.

CATALOGUE DE VENTE, 1985,  Important Tribal Art, Christie’s Londres, 
24 juin.

CENTNER, Th. H., 1963,  L’enfant africain et ses jeux, éditions CEPSI, N°17, 
Elisabethville.

39



COLLE,  Rev.  P.,  1913a,  Les  Baluba,  Collection  de  monographies 
ethnographiques, vol. X et XI, Bruxelles.

1913b, Sociétés secrètes en Uruwa, éditions Aug. Somme, Bruxelles.
            
CORNET, J., 1975,  L’Art du Zaïre : 100 chefs d’œuvre de la collection nationale, 
éditions AAI, New York.

DECHAMPS, R., 1974, « L’identification anatomique des bois utilisés pour 
des sculptures en Afrique. IV :  la  sculpture ‘luba’ »,  in  Africa-Tervuren,  vol. 
XX, 1974-1, pp. 15-21.

DELILLE,  P.  A.,  1930,  « Besnijdenis  bis  de  Aluunda’s  en  Aluena’s  ten 
Zuiden van Belgisch Kongo », in Anthropos, vol. XXV, pp.851-858.
      
DE HEUSCH, L., 1972, Le roi ivre ou l’origine de l’état, Gallimard, Paris.

DE ROY, M., 1945, « Les bambudye : note préliminaire », in  BJIDCC, vol. 
XIII, N°4, pp.93-97.

GANSEMANS, J., 1978,  La musique et son rôle dans la vie sociale et rituelle luba, 
éditions du MRAC, Série 8, N°95, pp.51-121.

HENROTEAUX,  M.,  1945,  « Notes  sur  la  secte  des  bambudye »,  in 
BJIDCC, vol. XIII, N°4, pp.98-107.

JORDAN, M., 1998, Chokwe !, éditions Prestel, Munich.

JOSET, P.  E.,  1955,  Les  sociétés  secrètes  des  hommes  léopards  en  Afrique  Noire, 
Payot, Paris.

MAESEN,  A.,  n.d.,  Carnets  de  terrain,  Archives  du  MRAC  (section 
ethnographie).

NETTLETON,  A.,  1992,  The  Collection  of  W.  F.  P.  Burton,  University  of 
Witwatersrand, Johannesburg.

NEYT, F., 1993a, Luba : aux sources du Zaïre, éditions Dapper, Paris.

1993b,  “South-East  Zaïre :  Masks  of  the  Luba,  Hemba  and 
Tabwa”, in Face of the Spirits, Snoeck-Ducaju & Zoon, Ghent, pp.162-181.
                            
NOLLEVAUX, J., 1949, « La cosmogonie des Bazela », in  Aequatoria,  vol. 
XII, N°4, pp.121-128.

NOOTER, M. H., 1991, Luba Art and Polity: Creating Power in a Central African  
Kingdom, thèse doctorale, Columbia University.

NOOTER, M. H., ROBERTS, A.F., 1996, Memory, Luba Art and the Making  
of History, The Museum for African Art, New York, Prestel, Munich.  

40



ORJO de MARCHOVELETTE, E. d’, 1950, « Notes sur les funérailles des 
chefs  Ilunga  Kabale  et  Kabongo  Kumwimba  (suivi  de)  Historique  de  la 
chefferie Kabongo », in BJIDCC, vol. XVIII, N°12, pp.350-368.

PEERAER, S.,  1932,  “De Besnijdenis  bij  de Bene-Nsamba”, in  Anthropos, 
vol.XXVII, pp.525-542.

PETIT, P.,  1993,  Rites  familiaux et  rites  royaux :  étude du système cérémoniel  des  
Luba du Shaba (Zaïre), Thèse de doctorat, Université Libre de Bruxelles.

1996, « Les charmes du roi sont les esprits des morts », in Africa, 
vol. 66, N°3, pp.349-366 

PLANCQUAERT, M., 1930, Les sociétés secrètes chez les Bayaka, Louvain.

ROBERTS, A. F., 1980, Heroic Beasts, Beastly Heroes : Principles of Cosmology and  
Chiefship among the Lakeside Batabwa of Zaïre, Thèse d’anthropologie, Chicago.

SENDWE,  J.,  1954,  « Traditions  et  coutumes  ancestrales  des  Baluba 
Shankadji », in Bulletin du CEPSI, N° 24, pp.87-120.

SINGLETON, M., 1989, « L’Homme-Lion. De la métamorphose magique à 
la manipulation génétique », in Cahiers du Cidep, N° 2, pp. 5-86

STUDSTILL, J. D., 1969, Trois héros luba : étude d’une épopée congolaise, mémoire 
de l’Ecole Pratique des Hautes Etudes, 5ème section, Paris.

1984, Les desseins d’arc-en-ciel : épopée et pensée chez les Luba du Zaïre, 
éditions du CNRS, Paris.

TASTEVIN, Rev. P., 1938, Cours donnés à l’Institut Catholique de Paris, 
Congrégation du Saint-Esprit, Archives de Chevilly-Larue, Cours 19 : Sociétés  
secrètes du Bulye et du Bu Lundu.

THEEUWS, T., 1960, « Naître et mourir dans le rituel luba », in  Zaïre, vol 
XIV, N°2-3, pp.115-173.

1962, De Luba-Mens, Annales du MRAC, Tervuren

TURNER,  V.  W.,  1952,  The  Lozi  Peoples  of  North-Western  Rhodesia, 
International  African  Institute,  West  Central  Africa  (part  III),  Oxford 
University Press.

VAN MALDEREN, 1935, « Crimes et superstitions indigènes : la secte des 
‘vizanguka’ », in BJIDCC, vol. III, N°1, pp.22-24.

1937, « Crimes et superstitions indigènes : secte du Bulye », in 
BJIDCC, N°5, pp.158-161.

VERHULPEN,  E.,  1936,  Baluba  et  balubaïsés  du  Katanga,  L’avenir  belge, 
Anvers.

41



VRYDAGH,  P.  A.,  1967,  Lettre  manuscrite,  archives  du  MRAC  (non 
numérotée).

1968,  « Trois  masques  tonga »,  in  Objets  et  Mondes,  vol.  VIII, 
fascicule 3, pp. 227-232.

1977, “Makisi of Zambia”, in  African Arts, vol.  X, N°4, pp.12-
19.

1990, « Sachihongo : un masque mbunda et mbalango d’Angola 
et de Zambie »,  in de l’art nègre à l’art africain : 1er colloque sur les arts d’Afrique  
noire, collectif, éditions Arts d’Afrique Noire, Arnouville, pp.49-57.

WOMERSLEY, H., 1984,  Legends and History of the Luba, Crossroads Press, 
Los Angeles.

42


